
110 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

 УДК 179

АНТРОПОЦЕНТРИЗМ В XXI ВЕКЕ:
ПРОБЛЕМЫ И ПАРАДОКСЫ

А. В. Сенкевич

Воронежский институт высоких технологий – АНОО ВО

Поступила в редакцию 2 июля 2025 г.

Аннотация: рассматриваются становление антропоцентризма как принципа европейской культуры и 
его следствия. Автор обнаруживает негативные аспекты антропоцентризма, проявившиеся в экологи-
ческом кризисе и насилии в современном обществе. Парадоксы антропоцентризма связаны с пониманием 
свободы и прав человека, а также с разработкой искусственного интеллекта. Обращаясь к вопросу о 
сущности человека, автор предлагает новую трактовку антропоцентризма, связанную с включением 
этического компонента.
Ключевые слова: антропоцентризм, коэволюция, экология, искусственный интеллект.

Abstract: the development of anthropocentrism as a principle of European culture and its consequences are 
examining. The author identifi es the negative aspects of anthropocentrism, which manifest themselves in the en-
vironmental crisis and violence in modern society. The paradoxes of anthropocentrism are related to the under-
standing of freedom and human rights, as well as the development of artifi cial intelligence. Addressing the 
question of the essence of human beings, the author proposes a new interpretation of anthropocentrism that includes 
an ethical component.
Key words: anthropocentrism, coevolution, ecology, artifi cial intelligence.

© Сенкевич А. В., 2025

 

Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.
The content is available under Creative Commons Attribution 4.0 License.

Тема антропоцентризма в современной отече-
ственной философии приобрела большую актуаль-
ность, поскольку именно сейчас происходит рефлек-
сия над связью этого явления с тотальным цивилиза-
ционным кризисом, экологической проблемой, новы-
ми научными открытиями и развитием искусствен-
ного интеллекта. Стремительные технологические и 
социальные изменения ставят под вопрос не только 
биогенетические основы телесности и специфику 
человеческой природы, но и само выживание чело-
вечества.

Философское содержание антропоцентризма – 
это признание человека вершиной мироздания, важ-
нейшим объектом философского интереса, центром 
и целью всех мировых процессов, главным мерилом 
ценности того или иного явления.

Истоки антропоцентризма в чистом виде восходят 
к высказанной в XIV в. идее Ф. Петрарки о познании 
природы человека и его души как ключевой задаче 
философии. Совмещенный с возрожденческим гума-
низмом, он привел к тому, что человек Возрождения 
представлял себя земным Богом и проявлял свою 
индивидуальность не только в творчестве, но и в 
жестокости и разврате.

Одновременно в западноевропейской цивилиза-
ции наметились первые проявления глобализации. 
В наши дни реальностью стали ее негативные прояв-
ления – глобальные проблемы как комплекс угроз 
всему человечеству и каждому человеку.

Главными этапами формирования техногенной 
цивилизации считаются античная культура и европей-
ское Средневековье. Первая создала демократию и 
науку, второе заложило особое понимание человека и 
его возможностей в мире. Ренессанс утверждал бого-
подобие человека и его разума, предписывал активное 
изменение природной среды, предметного мира, в 
который включен человек. В техногенной цивилиза-
ции ценностями стали новизна, динамизм, независи-
мость личности. Вслед за природой и социальные 
отношения представляются объектом активных пре-
образований. Отсюда – характерные для техногенно-
го общества ценности власти, силы и господства. 
«Подкрепление позиций антропоцентризма дают и 
некоторые открытия в науке, например формулирова-
ние антропного космологического принципа, который 
вновь поставил человека в центр Вселенной» [1].

Антропоцентризм как смысловая основа запад-
ноевропейского общества распространился шире и 



111ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

A. V. Senkevich           Anthropocentrism in the 21st century: problems and paradoxes

породил нынешние экологические проблемы, по-
скольку природа в данной парадигме воспринимает-
ся в качестве чуждого человеку объекта и без мораль-
ных оценок. 

Уверенность человека в собственной избранно-
сти, уникальности, верховности в природе, совме-
щенная с агрессивно-эксплуататорскими идеями, 
ведет к оправданию планомерного уничтожения иных 
видов живых существ. Антропоцентризм порождает 
спесишизм – установку на видовое превосходство 
людей. Неприятие, ненависть, искоренение тех, кто 
якобы «мешает», оправдываются принадлежностью 
к человечеству. Преступления, совершаемые людьми, 
не вызывают такого возмущения, как несчастные 
случаи с участием животных. История и современ-
ность наполнены самыми жуткими примерами: от 
показательной казни цирковых слоних в США в на-
чале ХХ в. до намеренно разжигаемой в России ис-
терии против бездомных собак.

Существует прямая связь антропоцентризма с 
социальными проблемами и кризисами. Когда цен-
тром мироздания объявляется человек как предста-
витель религиозной группы, расы, нации, класса, 
возникают попытки возвыситься над другими общ-
ностями вплоть до их уничтожения через наделение 
их статусом «недолюдей» или «не людей». С помо-
щью этих  формулировок устраняется последний 
нравственный барьер перед убийством себе подоб-
ного. Именно так осуществлялся в XVI–XIX вв. ге-
ноцид европейцами североамериканских индейцев, 
а в ХХ в. Гиммлер призывал к тотальному уничтоже-
нию русских людей.

Серьезные проблемы современного общества: 
войны, различные виды социальной дискриминации, 
жестокое обращение с животными и др. – являются 
результатом того, что в этом обществе действует 
порожденное антропоцентризмом «право сильного». 
Сами люди будут постоянно испытывать на себе 
разные виды социальных и моральных пороков, по-
жиная плоды безнравственности. В сочетании с от-
крывшимися техническими возможностями это ведет 
к усугублению насилия и экологических проблем.

Человек Возрождения устранял нравственную 
вертикаль между собой и Богом, претендуя на не-
ограниченную свободу. Человек XXI в. отрекается 
уже от себя, «устав» нести бремя собственной при-
роды и моральной ответственности. Один из приме-
ров – идентификация себя с животными (квадроберы, 
«фурри»), за счет чего индивид как бы выпадает из 
сферы социальных норм и обязательств. В других 
случаях человек прибегает к гендерным эксперимен-
там, надеясь решить личностные проблемы, следуя 
моде или под давлением нездорового социума. Под 
прикрытием толерантности, свободы, борьбы за пра-
ва человека, защиты меньшинств размываются гра-

ницы нормы и патологии, так что под вопросом 
оказываются сами основания человеческого бытия.

Об этом очень точно высказываются современные 
православные авторы: «Там, где вчера боролись за 
равноправие для женщин, сегодня борются за право 
носить паранджу. Там, где вчера создавали мир, в 
котором ребенок был чист и невинен, защищен от 
взрослой грязи, сегодня вводят “секспросвет” и “гей-
информацию” в школе. Там, где вчера защищали 
свободу мысли, сегодня борются за легализацию 
туманящих мысль и убивающих разум, совесть, со-
знание наркотиков. Там, где вчера утверждали право 
на жизнь, сегодня почти навязывают право на смерть» 
[2].

Еще один аспект в анализе современного антро-
поцентризма – развитие искусственного интеллекта 
и появление связанных с ним проблем. Человечество 
создало то, что способно соперничать с ним во мно-
гих областях познания, производства, принятия ре-
шений. Возникает ряд вопросов на стыке этики и 
технологии. Нужно ли стремиться создавать ИИ, 
максимально подобный человеческому в этическом 
плане, или стоит оставить за ИИ решение тех задач, 
где это не требуется? Возможно ли в принципе наде-
лить ИИ эмпатией и научить эмоциям, поскольку 
человеческое творчество и решение сложных задач 
немыслимы без этих способностей? И если ИИ станет 
таковым, какой моральный статус он получит? Пере-
станет ли быть средством для человека и потребует 
ли применения к себе кантовского императива?

Погруженность современных людей в гаджеты 
уже вызывает опасения специалистов как причина 
социальной изоляции и утраты коммуникативных 
навыков. Если же технологии будущего «успешно 
начнут имитировать эмоции, мы рискуем окончатель-
но запутаться, где правда, а где ложь, — и выстраивать 
доверительные отношения не только с нейросетями, 
но и с людьми нам станет намного сложнее» [3].

Сейчас у исследователей нет однозначного мне-
ния о будущем ИИ, однако, как представляется авто-
ру, лишних проблем можно избежать, остановившись 
в разработке ИИ на той грани, где начинается соб-
ственно человеческое бытие. Именно здесь стоит 
помнить о принципе антропоцентризма: «человек 
является создателем и интерпретатором информации, 
формирующей картину мира» [4]. Значит, как началь-
ное и конечное звено в информационной цепи, как 
субъект, обладающий эмоциональным интеллектом, 
набором ценностей и критичностью мышления, он 
незаменим. Человек живет в динамичном и непред-
сказуемом мире, где его разуму приходится решать 
множество нетривиальных задач, переобучаться и 
самообучаться. А ИИ призван выполнять узкоспециа-
лизированные задачи в конкретных областях, которые 
для него запрограммированы и прописаны.



112 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

Думается, что императивом для творчества в 
сфере ИИ должны выступать слова К. Ясперса: «Гра-
ница техники в том, что она не может существовать 
сама по себе, для себя, она всегда остается средством» 
[5]. Следовательно, главный вопрос, который нужно 
решать современному человечеству относительно 
информационных технологий, – это не максимальная 
их антропоморфизация, а социальные цели и мораль-
ные ценности, которым они служат, соответствие 
поставленных задач общечеловеческим интересам. 
Было бы абсурдно говорить о моральном статусе 
роботов, уничтожая при этом с цинизмом и жестоко-
стью животных, находящихся на предчеловеческой 
стадии развития, или доводя до абсурда права отдель-
ных категорий людей в ущерб остальному обществу. 
Люди прежде должны научиться сохранять и отстаи-
вать человеческое начало в себе.

В технической сфере человек вправе оставаться 
творческим и организующим центром всех процессов 
с полным осознанием своей ответственности в насто-
ящем и будущем. Соответствующий императив в 
формулировке М. Н. Эпштейна выражен следующим 
образом: «Делай то, чего могли бы желать все, вклю-
чая тебя, и чего не мог бы сделать никто за исключе-
нием тебя» [6].

Обращение к принципу антропоцентризма в каче-
стве смыслового истока современных проблем миро-
вой цивилизации заставляет нас коснуться вечной 
философской проблемы о сущности человека. Ведь 
его распространенное определение как «биосоциаль-
ного существа» как раз и создает опасность абсолю-
тизации либо природных особенностей, либо вторич-
ных, социокультурных характеристик (возрастных, 
национальных, религиозных и пр.). Всё это оборачи-
вается антиэкологизмом, зоофашизмом, извращения-
ми, античеловеческими идеями и действиями.

По мысли М. В. Золхоевой и О. Ю. Рандаловой, 
в современных науке и философии происходят сме-
шение и подмена понятий: антропоцентризм высту-
пает как эгоцентризм: абсолютизация индивидуаль-
ного Я через противопоставление миру и обесцени-
вание иных интересов и позиций. В таком виде он и 
становится виновником экологических проблем. 
Данные авторы справедливо пишут о том, что «чело-
век – это и его родовые признаки (разумность, спо-
собность к созидательному труду, различение между 
добром и злом и др.), которые указывают на единство 

человеческой природы, его сущности и потому обу-
словливают его предназначение в мире» [7].

Трактовка антропоцентризма на современном 
этапе должна быть такой: тот, кто поднялся на высо-
кую эволюционную и цивилизационную ступень, 
наделяется в силу этого дополнительными мораль-
ными обязанностями по отношению к окружающему 
миру. Сострадание к другим существам, слабым и 
беззащитным, выступает как мера подлинной чело-
вечности. Разумность человека – не оправдание 
привилегий, а источник моральной ответственности 
перед природой и обществом. Понятия коэволюции 
и глобального эволюционизма выражают идею взаи-
мосогласованного, гармоничного развития природы 
и социума, которое является единственным вариантом 
для выживания человечества. 

ЛИТЕРАТУРА
1. Вершков А. В. Антропоцентризм и современ-

ность // Актуальные проблемы гуманитарных и есте-
ственных наук. 2014. № 5-1. URL: https://cyberleninka.
ru/article/n/antropotsentrizm-i-sovremennost

2. Холмогоров Е. О современной ереси антропоцен-
тризма и человекобожия. URL: https://pravtradicia.
ru/2021/03/chelovek-ischezaet/ 

3. Бабаш А. Философы – о том, какой искусственный 
интеллект нам нужен. URL: https://knife.media/cyberphi-
losophy-ai/ 

4. Гарипова Г. Р., Силиванец А. В. Антропоцентризм 
в современной информационной картине мира и соци-
альные проблемы искусственного интеллекта // KANT. 
2024. № 2 (51). С. 210–215. URL: https://stavrolit.ru/up-
load/iblock/1f4/1vzb4rr4k03gn13vx1a09vao8oqju874/
KANT_2(51)v24_210-215.pdf 

5. Ясперс К. Современная техника. URL: https://gt-
market.ru/library/articles/6331

6. Войскунский А. Е., Дорохова О. А. Становление 
киберэтики : исторические основания и современные 
проблемы // Вопросы философии. 2010. № 5. C. 69–83. 
URL: http://library.by/portalus/modules/philosophy/readme.
php?subaction=showfull&id=1418382653&archive= 
&start_from=&ucat=&

7. Золхоева М. В., Рандалова О. Ю. Антропоцен-
тризм и экологические проблемы современности // 
Вестник Бурят. гос. ун-та. Серия: Философия. 2025. 
Вып. 1. С. 3–11. URL: https://cyberleninka.ru/article/n/
antropotsentrizm-i-ekologicheskie-problemy-sovremenno-
sti-1/viewer

Воронежский институт высоких технологий – 
АНОО ВО

Сенкевич А. В., кандидат философских наук, доцент
E-mail: alla.senkevich@bk.ru

Voronezh Institute of High Technologies
Senkevich A. V., Candidate of Philosophical Sciences, 

Associate Professor
E-mail: alla.senkevich@bk.ru

А. В. Сенкевич      Антропоцентризм в XXI веке: проблемы и парадоксы




