
89ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

УДК 1(091)

«КУЛЬТУРА ОТМЕНЫ»,
ТОЛЕРАНТНОСТЬ И СОЦИАЛЬНЫЙ КРИЗИС:

ПОИСК ВНУТРЕННИХ ВЗАИМОСВЯЗЕЙ

Н. А. Гаршин

Воронежский государственный университет

Поступила в редакцию 1 июля 2025 г.

Аннотация: предметом исследования является феномен культуры отмены. Автор подробно рассматри-
вает аксиологические основания данной проблемы, увязывая формирование и рост влияния культуры 
отмены на социальные процессы с деформацией толерантности. Особое внимание уделяется факторам 
и предпосылкам деформации толерантности, а также поиску диалектических взаимосвязей между со-
циальным кризисом, деформацией толерантности и культурой отмены. Отмечается роль культуры 
отмены как маркера накопленных противоречий в современном обществе и необходимость поиска реше-
ний сложившихся проблем. Автор особо отмечает специфику исследуемых феноменов в условиях общества 
риска как особого состояния современного общества, а также вызовы, исходящие от медиасреды, меха-
низации процесса коммуникации и мультипликации рисков.
Ключевые слова: толерантность, общество риска, культура отмены, социальный кризис, философия 
кризиса.

Abstract: the subject of the research is the phenomenon of cancel culture. The author examines in detail the 
axiological foundations of this problem, linking the formation and growth of the infl uence of cancel culture on 
social processes with the deformation of tolerance. Particular attention is paid to the factors and prerequisites 
for the deformation of tolerance, as well as the search for dialectical relationships between social crisis, defor-
mation of tolerance and cancel culture. The role of cancel culture as a marker of accumulated contradictions in 
modern society and the need to fi nd solutions to existing problems are noted. The author especially notes the 
specifi cs of the phenomena under study in the conditions of risk society, as a special state of modern society, as 
well as the challenges emanating from the media environment, the mechanization of the communication process 
and the multiplication of risks. 
Key words: tolerance, risk society, cancel culture, social crisis, philosophy of crisis.

© Гаршин Н. А., 2025

 

Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.
The content is available under Creative Commons Attribution 4.0 License.

Кризис как объект социального исследования, в 
силу широты понятия, может быть рассмотрен с са-
мых разнообразных позиций и при помощи методов 
различных наук. Философский анализ данного фено-
мена заключается не только в попытке охвата его как 
феномена, реализующего себя в различных сферах 
общественной жизни, но и попытке оценки его с 
нестандартных ракурсов. Именно такие аспекты, на 
наш взгляд, позволят вскрыть неожиданные, специ-
фические факторы его становления и, как следствие, 
подобрать наиболее комплексную методологию его 
преодоления, с целью последующего роста и развития 
социальных институтов, оказавшихся на определен-
ном этапе в кризисном положении.

В рамках данной статьи мы предпримем попытку 
рассмотрения кризиса системы социальных отноше-
ний сквозь призму аксиологии и влияния толерант-

ности как ценности на уклад общественных отноше-
ний и культуру отмены, как сигнал о том, что толе-
рантность деформирована и не способна полноценно 
реализовывать свой потенциал.

Толерантность как объект социально-философ-
ского анализа полноценно появляется в новоевро-
пейской философии. Однако ее появление было 
подготовлено предшествующими эпохами.  В част-
ности, мотивы и элементы толерантности мы можем 
обнаружить как в Античном мире, так и в Средневе-
ковье. Тем не менее полноценно теоретически осво-
ение толерантности началось в рамках философии 
Нового времени в трудах Дж. Локка, Ф.-А. Вольтера, 
Ш.-П. Монтескье и др.

Изначально толерантность вовсе не была ценно-
стью, чье место в мире и системе социальных отно-
шений являлось особенно значимым или выделяю-



90 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

щимся, особенно на фоне ценностей прогресса, 
разу ма и науки. Анализируя общее положение толе-
рантности в новоевропейском обществе, мы можем 
охарактеризовать ее сущность как «право на невме-
шательство» со стороны государства и общества в те 
или иные вопросы. Именно о таком подходе рас-
суждал Дж. Локк в своем «послании о веротерпимо-
сти».  Философ указывал, что в случае, если та или 
иная сторона общественных отношений не относит-
ся напрямую к сфере безопасности и государственных 
интересов, то вполне может обойтись без чрезмерно-
го внимания властей. Мыслитель пишет, рассуждая 
о вопросах религиозной терпимости: «Правитель не 
должен запрещать ни одной церкви исповедовать 
любые спекулятивные догматы и учить им, потому 
что они не имеют никакого отношения к гражданским 
правам его подданных» [1]. Также к данной области, 
не требующей особого внимания со стороны государ-
ства, он относил вопросы, связанные с семейным 
укладом, а также моральным выбором. Безусловно, 
пороки должны быть порицаемы, однако худшие из 
них уже запрещены правом, к ним не может быть 
терпимости, а менее значимые попадают в область 
действия морали, и общество готово показать верный, 
благообразный путь поведения, однако оставляя вы-
бор человеку. Важно отметить, что каждый случай 
индивидуален, и порой государство вынуждено вме-
шиваться и регламентировать отношения, на первый 
взгляд, не требующие этого, но,  погрузившись в 
детали, можно найти такой смысл. Кроме того, вре-
мена и социальные отношения со времен Локка 
значительно изменились. Так, С. Г. Ильинская под-
черкивает, что заинтересованность Франции в при-
влечении мигрантов из бедных стран и терпимость к 
ним была обусловлена бурным экономическим ро-
стом после Второй мировой войны. После окончания 
данного периода возможности социальной мобиль-
ности и реализации прав для мигрантов и их потомков 
были значительно снижены, что привело к росту 
напряженности между ревностными мусульманами 
и государственным аппаратом. Более того, по словам 
Ильинской, «значимость политического вызова, ко-
торый они бросают этому государству, столь велика, 
что встает вопрос о новом общественном договоре» 
[2, c. 30]. В  таком случае, безусловно, речь уже не 
идет о просто выборе религии отдельным человеком 
или исполняемым им культовым действиям, здесь мы 
попадаем в плоскость государственных интересов. 
Тем не менее смысл толерантности как невмешатель-
ства долгое время оставался основным как сугубо в 
философском, так и в практическом политическом 
дискурсе. Вместе с тем не стоит недооценивать его, 
для своей эпохи он был довольно новаторским и 
значительно расширял права и свободы человека.  
Кроме того, начинала осмысляться и полноценно 

оформляться «социокультурная ниша» толерантно-
сти, т. е. место в рамках социальной структуры, в 
котором может развиваться лишь конкретный фено-
мен, во многом определяя развития культуры. Как 
пишет А. С. Кравец, введший данный термин в оборот 
философии науки: «Социокультурная ниша... будет 
представлять собой определенное социальное про-
странство, заполненное социальными институтами и 
соответствующими <…> связями, в границах кото-
рого только и может развиваться определенный вид 
культуры. Другими словами, в социокультурную 
нишу входит необходимая для данного вида культуры 
совокупность материальных и духовных условий»  
[3, c. 5]. Толерантность, будучи сама плодом европей-
ской культуры, сама стала одним из ключевых фак-
торов ее развития, что позволяет нам говорить о ди-
алектике ее взаимоотношений с культурой в  широком 
смысле слова.  Кроме того, благодаря указанному 
положению дел произошла легитимация многих форм 
социальной активности: религиозных культов, соци-
альных и экономических практик. Таким образом, 
изначальные смыслы толерантности несли защиту 
многих форм деятельности человека, защищая права 
меньшинств. Однако, как мы увидим позднее, дефор-
мация толерантности, вызванная рядом факторов, 
вызвала ее отчуждение. Толерантность восстанет и 
против своей сущности, и против субъекта толерант-
ности.

С течением времени и усложнением социальных 
отношений менялась и роль толерантности в обще-
стве. От ценности, которая фактически  лишь откры-
вала возможность тем или иным формам социальной 
активности, толерантность становится принципом 
общественного действия. Этому способствует, напри-
мер, усложненная экономическая система, связанная 
с переходом к рынку и конкуренцией, ведь для того 
чтобы торговать с человеком или нанимать его в ка-
честве работника, необходимо терпимое отношение 
к различию с ним. Фирмы и компании же, избегающие 
работы с людьми, имеющими какие-либо отличия, 
будут проигрывать конкуренцию тем, кто избегает 
подобных предрассудков. Это особенно активно вид-
но на примере США прошлого века.

Однако постепенно толерантность всё больше 
принимала на себя не свойственные ей функции, 
нарушала свои социокультурные границы.   М. Б. Хо-
мяков отмечает: «Как границы, так и содержание 
толерантности в очень высокой степени зависят от 
способа ее теоретического обоснования. При этом 
часто выход за эти границы, перенесение одного 
понимания толерантности на собственные объекты 
другой теории размывает ее содержание и даже спо-
собствует ее превращению в собственную противо-
положность» [4]. И в самом деле, чем больше функ-
ций забирала от различных  социальных институтов, 

Н. А. Гаршин       «Культура отмены», толерантность и социальный кризис: поиск внутренних взаимосвязей



91ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

находящихся в  кризисе, толерантность, тем сложнее 
было сказать, чем именно она является и в чем состо-
ит ее роль в обществе на текущий момент. Особенно 
это заметно становится в современном мире на при-
мере идеологии. Классические идеологии вошли в 
состояние кризиса, что, в свою очередь, потребовало 
замещения их функционала другими формами цен-
ностно-смысловых структур.  Как отмечал в своей 
видеолекции С. Жижек, «радикальная утопия – не 
какое-то упражнение по свободе воображения, когда 
садишься и придумываешь мир. Это то, что ты дела-
ешь, как внутренний толчок. Настоящая утопия – это 
не дело будущего, а то, что  должно быть предприня-
то немедленно. Делай то, что в данных символиче-
ских  координатах кажется невозможным…<…> 
Время идеологии закончилось. Всё, что вы можете, – 
это играть в реалистичную игру принятия различий» 
[5]. Толерантность, попытавшись заместить собой 
идеологию, приняла на себя значительную часть ее 
функционала, что привело к деформации ее структу-
ры и смыслополагания в обществе. Если ранее данная 
ценность стремилась к защите прав человека, отста-
иванию интересов прав меньшинства, но без угнете-
ния меньшинств, то сегодня часто большинство 
принуждается к несвойственному поведению в инте-
ресах меньшинства. О риске возникновения такой 
ситуации еще в середине прошлого века предупре-
ждал Г. Маркузе. В своем эссе «Репрессивная толе-
рантность» он отмечает, что «толерантность превра-
тилась из активного состояния в пассивное, из 
практики в бездеятельность» [6, c. 101]. Такая толе-
рантность уже отчуждена от своего субъекта, она 
восстает против него, как и против всего общества, 
как своего творца. Мало того, она отчуждается и от 
своей сущности, поэтому здесь мы можем отметить 
определенное сходство с марксистским прочтением 
отчуждения, но уже интерпретированное не в эконо-
мическом, а скорее в социокультурном ключе. Дело 
в том, что при деформации толерантности страдает 
именно ее субъект, т. е. непосредственно человек или 
социальная группа, реализующая данный принцип 
на практике.  Интолерантный же субъект либо не 
замечает последствий деформации толерантности, 
либо же вовсе приобретает определенные преферен-
ции.  Примером такого положения дел могут служить 
конфликты между местным населением и мигранта-
ми, когда коренное население уже привыкло вести 
себя толерантнто, освоило принципы функциониро-
вания данной ценности в обществе, тогда как для 
мигрантов, напротив, такое положение дел является 
чуждым. Более того, как мы видим на примере скан-
динавских стран, часто мигранты могут воспринять 
такое как слабость. В итоге толерантность оказыва-
ется направлена против того, кто реализует основан-
ные на ней принципы общественной жизни. Безу-

словно, дело не в самой ценности, взятой в ее иде-
альном состоянии, а в практическом воплощении ее 
в жизнедеятельность общества. О важности соблю-
дения подобных общественных договоров, пусть и 
не гласных, предупреждал К. С. Аксаков еще в поза-
прошлом веке. Рассуждая о возможности терпимого 
отношения к Другому, отечественный философ ука-
зывал на необходимость соблюдения определенных 
пределов толерантности, пусть он этот термин и не 
использовал. В своей работе «О современном чело-
веке» он пишет: «Нарушающий исповедание не может 
быть в обществе, основанном непременно на общем 
единстве исповедания. Удерживать в общественном 
союзе человека, нарушающего его основу, – значит 
соглашаться на нарушение самой основы и, следова-
тельно, отказываться от нее, т. е. от самого исповеда-
ния. Итак, человек, нарушающий нравственную ос-
нову общества, не может быть терпим в этом обще-
стве и должен быть из него исключен» [7]. Следова-
тельно, мы четко видим необходимость соблюдения 
принципов толерантности и взаимного уважения 
всеми сторонами процесса, в противном случае она 
становится лишь инструментом принуждения.

Именно это свойство легло в основу культуры 
отмены. С одной стороны, интересанты способны 
подвергнуть любого человека серьезному давлению 
общества, с другой – лично фактически не несут 
никакой ответственности за свои действия. Особенно 
эта проблема актуальна в век информационных тех-
нологий и постправды, когда отклик в массмедиа куда 
важнее для позиционирования, чем фактическое 
положение дел. Часто опровержения или какие-либо 
уточнения информации уже не собирают такого ох-
вата аудитории, как изначально поданная скандальная 
новость. А заявить, что человек нарушает те или иные 
принципы толерантности, стало довольно легко, 
поскольку четкие границы размыты, а массы, как 
правило, и вовсе не интересуются сущностным на-
полнением ценности и связанных с ней социальных 
процессов. Таким образом,  деформаированная толе-
рантность и порожденная ею культура отмены фак-
тически становятся анонимным орудием остракизма, 
способным  доставить сложности неугодному чело-
веку, даже если он ни в чем не виноват. Примеры – 
заявления Дж. Роулинг о существовании лишь двух 
полов, обвинения  против Дж. Деппа, которые были 
впоследствии сняты судом, но человек уже испытал 
негативное влияние на свою карьеру, – всё это пока-
зывает, сколь неизбирательна может быть культура 
отмены. Это особенно ярко проявляется в случае, если 
общество не готово разбираться с ценностно-смыс-
ловыми ее основаниями и причинами отмены того 
или иного человека или сообщества. Справедливо 
замечание А. С. Кравеца и И. Ю. Тихоновой: «Полу-
чив развитие в инфосфере, канселинг постепенно 

N. A. Garshin            «Cancel culture», tolerance and social crisis: a search for internal connections



92 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

переносится обратно в реальную жизнь, неоднознач-
но влияя на взаимодействия между индивидами. Так, 
привыкая к упрощенной форме коммуникации в 
сетях и отсутствию ответственности перед аноним-
ными собеседниками, человек с легкостью исполь-
зует возможность отмены адресата» [8, c. 79]. Ин-
тернет-пространство во многом снижает самокон-
троль человека,  что переносится и в жизнь. Человек 
во многом перестает ценить подлинную коммуни-
кацию, выбирая более механическую и формализо-
ванную, в результате теряя в реальном мире контак-
ты с родными и близкими. Если долгое время были 
надежды, что машина будет вести более «человеко-
образные» диалоги, то сейчас мы можем наблюдать, 
что скорее человек сам уподобляется машине в 
псевдорационализме и формализации своих отно-
шений и коммуникаций. Об опасности такого под-
хода предупреждает С. С. Православский, отмеча-
ющий: «Имплицитная опасность такого “поворота” 
процессов социальной коммуникации состоит в том, 
что использование различных агентов легитимации 
(тех или иных социально-политических сил) возрос-
шего потенциала современных информационных 
технологий может приводить к масштабным дефор-
мациям коммуникации и к общественным потрясе-
ниям» [9, c. 109]. 

Особую озабоченность вызывает тот факт, что 
современное общество характеризуется как «Обще-
ство риска». Данный термин был предложен У. Беком 
для состояния социума, которое он описывает сле-
дующим образом: «общество риска есть общество, 
чреватое катастрофами. Его нормальным состоянием 
грозит стать чрезвычайное положение» [10, c. 5]. 
В таких условиях культура отмены сама по себе яв-
ляется фактором, способным активно вызывать к 
жизни все новые риски. Они, в свою очередь, угро-
жают обществу социальными кризисами. С учетом 
тесного переплетения всех сфер жизни обществ та-
кие кризисы будут носить системный характер, что 
негативно отразится на каждом жителе государства. 
Мало того, такие кризисы и риски сами по себе яв-
ляются маркерами ненормальности, неустойчивости 
современного мира, что требует от акторов особой 
ответственности. Культура же отмены, напротив, 
словно исподволь, стремится снять ответственность 
человека, сделав ее более коллективной и распреде-
ленной, что ведет к инфантилизации населения. 
А это, в свою очередь, также является риском, что 
отражает диалектическую взаимосвязь кризиса, де-
формации толерантности и культуры отмены. При 
этом разрешение или преодоление социальных кри-
зисов как особой формы вызова перед обществом 
позволит пре одолеть негативные тенденции в боль-
шинстве сфер, таким образом, мы должны отметить 

скрытый позитивный потенциал даже в кризисном 
начале, однако для его реализации крайне важны 
грамотная и системная работа в данном направлении. 
Как отмечают Н. А. Гаршин и Д. Г. Кукарников, 
«в условиях общества риска даже самое позитивное 
и гуманистическое начинание может привести к 
возрастанию рисков и социальной напряженности, 
чреватой кризисами. Технологизация коммуникации 
представляет собой неоднозначное явление, которое 
имеет и позитивные, и негативные проявления» [11, 
c. 93]. При этом важно отметить, что текущее взаи-
модействие в социуме накладывается на кризис ранее 
сложившейся системы международного порядка, 
права, что позволяет нам найти истоки более систем-
ного кризиса, нежели это может показаться на первый 
взгляд, а деформация толерантности и культура от-
мены становятся в определенном смысле звеньями 
одной цепи, маркирующими возможное наступление 
новой культурной  эпохи в случае преодоления дан-
ного кризиса.

По итогам статьи можно сделать следующие 
выводы. Деформация толерантности в силу распро-
странения данной ценности в политико-правовых и 
социальных структурах современного западного мира 
оказывает существенное влияние на жизнь большин-
ства людей, поскольку в условиях современного мира 
субъекты мирового сообщества тесно связаны друг с 
другом. Деформации толерантности способствовало 
множество факторов, ключевыми из которых явля-
ются разрушение границ толерантности и передача 
ей ряда несвойственных функций. Это привело к 
порождению культуры отмены, которая может быть 
рассмотрена как новая форма социального остракиз-
ма, что в условиях общества риска способно спрово-
цировать социальные кризисы в различных сферах 
общества, которые будут лишь усиливать эффект. 
Мало того, поскольку современное общество может 
быть рассмотрено как общество риска, то культура 
отмены способна постоянно генерировать новые 
риски и вызовы. Тем не менее даже в кризисной си-
туации содержится позитивный потенциал, и прео-
доление текущих негативных тенденций способно не 
только стабилизовать общественное положение, но и 
заново переосмыслить границы толерантности и 
преодолеть ее деформацию. 

ЛИТЕРАТУРА
1. Локк Д. Послание о веротерпимости // INLIBERTY 

URL: http://old.inliberty.ru/library/187-poslanie-onbspvero-
terpimosti 

2. Ильинская С. Г. Толерантность как принцип по-
литического действия : история, теория, практика. М. : 
Праксис, 2007. 288 с. 

3. Кравец А. С. Наука как феномен культуры. Воро-
неж : Истоки, 1988. 92 с.

Н. А. Гаршин       «Культура отмены», толерантность и социальный кризис: поиск внутренних взаимосвязей



93ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

4. Хомяков М. Б. Толерантность и ее границы // 
Национальный психологический журнал. 2011. № 2. 
С. 25–33. 

5. Жижек С. Реальность виртуального : видеолек-
ция. Лондон, 2004. URL: http://video.yandex.ru/users/
doskado8/view/217/?cauthor=doskado8&id=16&ncrnd 
=465

6. Маркузе Г. Репрессивная толерантность // Кри-
тическая теория общества : избранные работы по фило-
софии и социальной критике. М. : ACT, 2017. С. 98–138.

7. Аксаков К. С. О современном человеке  // Лите-
ратура и жизнь. URL: http://dugward.ru/library/estetika/
kaksakov_sovr_chel.html 

8. Тихонова И. Ю., Кравец А. С. Феномен канселин-
га в информационном обществе // Вестник Воронеж. 
гос. ун-та. Серия: Философия. 2025. № 1. С. 76–79. 

9. Православский С. С. Трансформация социальной 
коммуникации в информационном обществе // Гумани-
тарные исследования в Восточной Сибири и на Дальнем 
Востоке. 2014. № 4. С. 105–110. 

10. Бек У. Общество риска : на пути к другому мо-
дерну. М. : Прогресс-Традиция, 2000. 383 с.

11. Кукарников Д. Г., Гаршин Н. А. Проблема ком-
муникации в обществе риска : вызовы медиареально-
сти // Общественные науки и современность. 2023. № 3. 
С. 83–93. 

Воронежский государственный университет
Гаршин Н. А., старший  преподаватель кафедры 

истории философии и культуры
E-mail: garshnick@mail.ru

Voronezh State University
Garshin N. A., Senior Lecturer of the History of Philo-

sophy and Culture Department
E-mail: garshnick@mail.ru

N. A. Garshin            «Cancel culture», tolerance and social crisis: a search for internal connections




