
71ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

УДК 16.18.7.01

МЕТОДОЛОГИЧЕСКИЕ ПРОБЛЕМЫ
ИСТОРИИ СОВРЕМЕННОГО ИСКУССТВА:

ПЕРСПЕКТИВЫ ВИЗУАЛЬНОЙ ГЕРМЕНЕВТИКИ

Л. Е. Яковлева

Российский государственный университет имени А. Н. Косыгина
(Технологии. Дизайн. Искусство)

М. А. Шестакова

Московский государственный университет имени М. В. Ломоносова

Поступила в редакцию 5 июня 2025 г.

Аннотация: одна из ключевых методологических проблем истории современного искусства — это про-
блема того, что считать произведением искусства в эпоху возрастающей роли массмедиа и техники. 
Авторы анализируют два подхода к современному искусству: классическую концепцию искусства и пост-
модернистскую концепцию искусства, в аспекте их взгляда на эстетические и социальные возможности 
современных массмедиа. Анализ развития иконических знаков в современном мире, изучение новых визу-
альных образов, техник и разнообразных групп, которые принимают участие в производстве и интер-
претации эстетических объектов, включая объекты утилитарного назначения, позволяет создать ос-
нову для новой истории современного искусства. Ключевую роль здесь играет герменевтический метод, 
а именно – визуальная герменевтика, опирающаяся на современные представления о мышлении, включа-
ющем в себя в том числе визуальное мышление.
Ключевые слова: массмедиа, современное искусство, иконические знаки, визуальная герменевтика, 
история искусства.

Abstract: оne of the key methodological problems in the history of contemporary art is the problem of what is 
considered a work of art in the era of the growing role of mass media and technology. The authors analyze two 
approaches to contemporary art: the classical concept of art and the postmodern concept of art, in the aspect of 
their view of the aesthetic and social possibilities of modern mass media. Analysis of the development of iconic 
signs in the modern world, the study of new visual images, techniques and various groups that participate in the 
production and interpretation of aesthetic objects, including objects of utilitarian purpose, allows us to create a 
basis for a new history of contemporary art. The hermeneutic method plays a key role here, namely visual herme-
neutics, based on modern ideas about thinking, including visual thinking.
Key words: mass media, contemporary art, iconic signs, visual hermeneutics, art history.

© Яковлева Л. Е., Шестакова М. А., 2025

Характерной чертой современности является 
растущее внимание теоретиков и методологов искус-
ствознания к тем инструментам, которые сыграли 
революционную роль в социальной коммуникации, 
– фотография, кино, телевидение, видео, интернет. 
Начиная с работы В. Беньямина «Произведение ис-
кусства в эпоху технической воспроизводимости» 
одной из ключевых методологических проблем ста-
новится проблема того, что считать произведением 
искусства в эпоху господства техники и массмедиа. 
К обстоятельствам, в которых развивалось современ-

ное искусство, историки искусства относят «истоще-
ние художественного авангарда, деперсонализацию 
архитектуры, возникновение новых путей творческой 
деятельности» [1, р. 110].

В основе кризиса Модерна, о котором заговорили 
теоретики эстетики, лежал конфликт между искус-
ством и общими тенденциями развития нашей циви-
лизации. Как отмечает испанский историк искусства 
Тереза Менендес Баигас, «главный вопрос современ-
ности – не “Что такое красота?”, а “Что происходит 
с искусством?” Его можно разделить на три части: 

 

Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.
The content is available under Creative Commons Attribution 4.0 License.



72 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

отказ от авторства, разрыв с традицией и призыв к 
молчанию» [2, p. 11].

Уже в первой половине XX в. теоретики искусства 
заговорили об умирании искусства (А. Вейдле), «ис-
кусство после смерти искусства» (Данто), но постмо-
дернисты интерпретировали эту идею как завершение 
рационального дискурса об искусстве, завершение 
метарассказа о вневременном характере искусства. 
С их точки зрения, не в теории искусства, а в сред-
ствах коммуникации и на рынке произведений искус-
ства находится современное искусство.

Смерть автора делает возможным появление 
зрителя и усиление его роли, разрыв с традицией – как 
разрыв с западной традицией – порождает обращение 
к архаике и примитивизму (ностальгия по прошлому), 
а призыв к молчанию указывает на слабость слова в 
нашу эпоху. К симптомам распространения призыва 
к молчанию в нашу эпоху относятся «пустое про-
странство в скульптуре, его стремление к лаконично-
сти, чистоте очертаний, отсутствие объектов и обра-
зов в живописи, картины абстрактной живописи без 
названий» [ibid., p. 109].

В большей своей части современная история 
искусства – это ностальгия по тому, что было, она не 
способна указать на что-то современное, что не было 
бы продуктом коммерческих кругов галеристов или 
арт-критиков и кураторов. Для создания подлинной 
истории современного искусства необходимо обра-
титься к истории возникновения визуальных образов 
и их трансформации в современном мире.

Длительное время образ отождествлялся с образом 
мира и практически всегда был связан с религиозны-
ми ситуациями или военно-политическими события-
ми. С возникновением и распространением рыночных 
отношений образы умножаются и становятся всё 
более разнообразными. В процессе десакрализации 
образа решающую роль сыграла книга, которая стала 
инструментом познания и привела к созданию мно-
жества идентичных копий одного образа.

Начиная с конца XIX в. укрепляется визуальная 
культура, которая благодаря возникновению кинема-
тографа противопоставляется книжной культуре. 
Этот период может быть рассмотрен как «зародыш 
иконико-вербального слияния, в настоящее время 
определяющего культуру масс» [3, p. 113]. Большая 
часть современного искусства находится в массмедиа 
и предоставляет людям возможность действительно-
го участия в их создании. В современном мире мы 
сталкиваемся с таким парадоксом, что снижается 
возможность занятия искусством как профессиональ-
ной деятельностью и одновременно происходит рост 
числа людей, которые считают себя художниками и 
хотят быть признанными в качестве таковых.

В предшествующие эпохи «разделение на худож-
ников и зрителей казалось ясным и покоилось на 

прочной социальной основе: зрители были субъекта-
ми эстетического отношения, а работы, создаваемые 
художником, – объектами эстетического созерцания» 
[4, c. 141]. Положение изменилось коренным образом 
в эпоху Интернета, когда благодаря социальным сетям 
люди в разных уголках земли размещают свои видео, 
тексты, фотографии, рисунки в контексте культуры, 
так что их очень трудно отличить от произведений 
концептуального искусства. Кроме того, «появление 
Интернета стерло различие между производством и 
демонстрацией искусства» [там же, c. 196].

Если классическая история искусства считала 
бесполезным рассмотрение связи произведения ис-
кусства с социумом, религией, политикой, то совре-
менные историки искусства отстаивают трансформа-
цию идеи искусства в каждую эпоху, отказываясь от 
представления о вневременности искусства. То, что 
раньше не рассматривалось как искусство, сегодня 
может быть им.

Фрагментация эстетических дискурсов – еще одна 
отличительная черта современной эпохи. Изобилие 
разнообразных теорий искусства столь велико, что 
нет никакого общего поля для их сравнения, они 
несоизмеримы.  Перечислим некоторые подходы к 
определению критериев современного искусства: 
«искусство – то, что мы считаем искусством» (М. Дю-
шан); «способ, которым мы можем определить, что 
перед нами настоящее искусство – это ах!, который 
мы не можем сдержать» (Тьери де Дюв) [5, c. 91]. 
Ирония, пронизывающая современное искусство, 
является родной сестрой этой фрагментации. Ирония 
как проявление расколотого сознания, когда вы одно-
временно являетесь одним и другим, научает челове-
ка дистанцироваться от мира и самого себя.

Происходит освобождение от ценностей красоты 
как необходимой составляющей традиционного ис-
кусства, гениальности автора, мотивации художника 
на поиск истины. В искусстве Постмодерна отсут-
ствует резкая грань между высокой культурой и 
культурой масс, которую так тщательно охраняла 
культура Модерна.

Доминирующим в современной культуре стано-
вится визуальный язык, который включает в себя по-
стулаты как семиотики, так и теории коммуникации 
или методологии истории искусства. Главная цель 
использования визуального языка – разрушить грани-
цы между элитарным искусством и массовым искус-
ством, проникшим в нашу повседневную жизнь по-
средством рекламы, дизайна, предметов домашнего 
обихода. Осуществляется переход от репрезентации 
мира в двух измерениях: функциональном и эстетиче-
ском, характерном для искусства Модерна, – к объем-
ной репрезентации на основе виртуальных образов.

Представление о том, что визуальный язык необ-
ходим только для получения удовольствия, но не для 

Л. Е. Яковлева, М. А. Шестакова              Методологические проблемы истории современного искусства



73ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

создания знаний, является распространенным пред-
рассудком в современной системе образования [6, 
p. 19]. Знание визуального языка и его компонентов 
необходимо для того, чтобы уметь различать то, что 
пытаются передать с помощью визуального сообще-
ния, и то, что реально передается, так как в современ-
ном обществе господствуют именно иконические 
средства коммуникации. Преимущество визуального 
языка состоит, во-первых, в его универсальности, он 
понятен для большей части представителей других 
культур; во-вторых, он дает «эффект реального при-
сутствия» (Р. Барт).

Визуальные образы мы автоматически восприни-
маем с момента нашего рождения, но воспринимаем 
поверхностно, не понимая, как раскодировать их и 
научиться конструировать свои визуальные сообще-
ния. К элементам визуального языка относится изо-
бражаемая реальность, автор, создающий ее репре-
зентацию в определенном контексте, и зритель, кото-
рый интерпретирует эту репрезентацию также в 
определенном контексте. Именно зритель завершает 
прочтение образа.

Процесс замещения реальности в визуальном 
сообщении может иметь различные степени сходства 
с реальным объектом – от высокой степени образно-
сти (фотография, видео) до самой низкой степени 
иконичности, которую трудно или невозможно соот-
нести с реальностью (натюрморт Пабло Пикассо 
«Виноград с гитарой»). Художник, как отмечает 
Мария Акасо, становится визуальным революционе-
ром, а «посетитель выставок современного искусства 
должен трудиться для того, чтобы перейти от пас-
сивного созерцания к пониманию действий худож-
ников, варьирующихся в зависимости от простран-
ства, в котором осуществляется визуальная репре-
зентация, момента его восприятия и зрителя. Послед-
нему для понимания необходимо задействовать все 
свои знания и способности, включая креативность» 
[ibid., p. 145].

«Смерть искусства», коренное преобразование 
отношений между художником и зрителем, глубокая 
трансформация языка искусства – всё это требует 
истолкования и понимания. Иными словами, можно 
говорить о том, что процессы, происходящие в совре-
менном искусстве, привели к герменевтической си-
туации. Герменевтика традиционно рассматривается 
как искусство или методология понимания и интер-
претации. А интерпретация нужна там, где мы стал-
киваемся с непонятным, где мы подозреваем наличие 
скрытого множественного смысла. Суть искусства 
сохраняется при всех его трансформациях. Оно что-
то утаивает, показывая. Именно поэтому искусство 
всегда нуждается в интерпретации или в герменевти-
ке. Ситуации кризиса в искусстве только усиливают 
необходимость понимания.

Г. Гадамер – крупнейший герменевт ХХ в. – по-
лагал, что суть кризисных эпох в истории искусства 
заключается в противоречии между старыми изобра-
зительными формами и новым типом мышления. 
Например, в средневековом христианском мире, с его 
ощущением трансцендентности Бога, античная тра-
диция искусства теряет право на непосредственную 
репрезентацию божественного, возникает ситуация 
кризиса обоснования или смерти искусства. Новый 
тип мышления – трансцендентный – входит в проти-
воречие со старыми изобразительными формами. 
Подобные ситуации, с точки зрения Гадамера, явля-
ются скорее нормой, чем исключением [7, с. 269]. 
Развивая позицию Гадамера, можно утверждать, что 
в настоящее время также наблюдается противоречие 
между традиционными изобразительными формами 
и новым типом мышления. Современное искусство 
ищет формы, соответствующие современному типу 
мышления.

Каковы же признаки современного мышления? 
Одной из существенных черт современного мышле-
ния является массовизация (ее признаки: проблема-
тизация авторства, стирание границы между профес-
сиональным и непрофесиональным, подчинение 
простым стандартам, эклектизм, цитатность и др.). 
На эти признаки, в частности, указывал Р. Барт в 
работе «Смерть автора» [8, с. 384–391]. Второй ха-
рактеристикой современного мышления является 
визуализация. Роль изображений, графиков, фото, 
видео в передаче информации растет. Соответствен-
но возрастает роль так называемого визуального 
мышления – когнитивных процессов, связанных с 
обработкой визуальной информации. Понимание 
процессов, происходящих в современном искусстве, 
требует учета как минимум этих двух особенностей 
мышления.

В то же время в ситуации визуализации мыш-
ления необходимо, с нашей точки зрения, обновле-
ние и самой герменевтики. Герменевтика формиро-
валась как лингвоориентированное направление, 
мышление очень сильно сближалось с языком. 
Понимать традиционно означало понимать языко-
вое выражение. Сегодня мы трактуем мышление 
более широко. Существует много различных клас-
сификаций типов и видов мышления. Например, 
в советской и российской традиции выделяют на-
глядно-действенное, наглядно-образное и словес-
но-логическое мышление. Среди прочих видов 
мышления и визуальное мышление. Этот концепт 
развивал, в частности, Р. Арнхейм [9]. Он показы-
вал, что визуальное мышление может обладать 
достаточной автономностью, независимостью от 
вербального. С учетом расширения представлений 
о мышлении необходимо переосмысление герме-
невтики. Герменевтическая ситуация, сложившаяся 

L. E. Yakovleva, M. A. Shestakova           Methodological problems in the history of contemporary art...



74 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

вокруг современного искусства, ведет к обновлению 
самой герменевтики.

В настоящее время развивается новое направле-
ние – визуальная герменевтика [10]. Содержательно 
к визуальной герменевтике можно отнести работы, 
посвященные интерпретации изображений и образов 
[11]. На наш взгляд, одной из центральных проблем 
в современной теории герменевтики является вопрос 
о том, как именно распространить герменевтическую 
методологию на изображения, визуальный материал 
в целом. Герменевтика формировалась как лингво-
ориентированное направление, поэтому интерпрета-
ция изображений и образов часто представляет собой 
перенесение языковой модели интерпретации на 
визуальный материал. Изображение, как правило, 
рассматривается как текст, скрытый смысл изобра-
жения трактуется по аналогии со смыслом текста. 
Интерпретация изображения проводится через при-
менение лингвистических приемов. Чаще всего речь 
идет о тропах – метафоре, метонимии, синекдохе и 
т. д. Безусловно, анализ изображения как визуальной 
метафоры или других тропов дает определенный 
результат. Однако остается вопрос, ограничивается 
ли процедура понимания и интерпретации смысла 
лингвистическими средствами. Насколько перенесе-
ние лингвистической модели понимания на изобра-
жение решает проблему интерпретации, раскрытия 
неявного смысла изображения.

Разберем этот вопрос на примере метафоры. 
В лингвистическом смысле метафора представляет 
собой скрытое, сокращенное сравнение. Она основа-
на на соотнесении объекта одного класса с другим 
классом объектов. За счет объединения двух разно-
родных объектов (классов) – основного и вспомога-
тельного – образуется дополнительный смысл. На-
пример, «закат Европы», «визг пилы», «золотая 
осень». По аналогии с лингвистическими говорят о 
так называемых визуальных метафорах. Однако при 
внимательном анализе обнаруживается существенная 
разница между вербальной метафорой и тем, что мы 
называем визуальной метафорой.

Рассмотрим несколько примеров. Первый при-
мер – автопортрет Ф. Кало под названием «Сломанная 
колонна» (1944). На этой картине колонна изобража-
ет позвоночник. Здесь легко прочитывается метафо-
ра. Колонна отсылает к классу колонн, а ее располо-
жение – к классу позвоночников. Сломанная колонна 
означает сломанный позвоночник. Ф. Кало изобрази-
ла свою болезнь. Смысл картины можно прочесть, 
трактуя изображение как метафору. Другой пример 
– работа Дж. Кунса «Щенок» (1992). Скульптура 
высотой в тринадцать метров сложена из живых 
цветов. Ее можно увидеть у музея Гуггенхайма в 
Бильбао в Испании. На первый взгляд, здесь присут-

ствует свойственная метафоре соотнесенность с 
двумя классами объектов. Цветы отсылают к одно-
му классу объектов, а форма собаки – к другому. 
Но смысл не прочитывается так легко, как, напри-
мер, в случае с вербальной метафорой «закат Ев-
ропы» или с визуальной метафорой Ф. Кало. Ин-
терпретация произведения Дж. Кунса очень сильно 
зависит от зрителя и контекста. Например, размер 
можно почувствовать только находясь рядом со 
«Щенком». Фотография не передает размера, по-
этому человек, рассматривающий фотографию 
скульптуры, истолкует ее смысл иначе, чем тот, кто 
находится рядом с ней. Пример «Щенка» показы-
вает, с нашей точки зрения, существенную разницу 
между вербальной метафорой и тем, что можно 
условно назвать визуальной метафорой. В целом 
такого рода примеры говорят о том, что процедуры 
понимания и интерпретации выходят за пределы 
лингвистического подхода. А это означает, что 
лингвоориентированная герменевтика должна до-
полняться другой герменевтикой, основанной, на-
пример, на концепте визуального мышления, учи-
тывающей когнитивные механизмы визуального 
восприятия. Вопросом связи мышления и визуаль-
ного восприятия занималась гештальтпсихология, 
разрабатывавшая принципы визуального восприя-
тия (близость, непрерывность, фигура-фон и др.) 
[12]. На сегодняшний день аналогичные проблемы 
изучает нейроэстетика. К основным ее представи-
телям относятся В. Рамачандран и С. Зеки, иссле-
дующие общие закономерности визуального вос-
приятия и их роль в изобразительном искусстве. 
[13–15]. Оба направления могут, на наш взгляд, 
стать основой визуальной герменевтики, поскольку 
визуальное восприятие является одним из суще-
ственных факторов смыслообразования.

Третий пример – «Фонтан» М. Дюшана (1917). 
Здесь также можно обнаружить признаки, присущие 
вербальной метафоре. Название отсылает к одному 
классу объектов (фонтаны), а изображение (точнее, 
предмет) – к классу бытовых предметов. Смысл дан-
ного произведения не становится прозрачным в ре-
зультате обнаружения признаков, характерных для 
вербальной метафоры. Здесь мы сталкиваемся с от-
кровенным плюрализмом возможных смыслов, 
острой герменевтической ситуацией, непониманием, 
требующим интерпретации. Например, смысл этого 
произведения можно прочесть как изменение пред-
ставлений о том, кто такой художник. Теперь он такой 
же, как зритель. Он не отличается от зрителя своими 
профессиональными качествами, поскольку исполь-
зует обычные бытовые предметы. Стирание границ 
между автором и зрителем, профессиональным и 
непрофессиональным, искусством и бытом – это 

Л. Е. Яковлева, М. А. Шестакова              Методологические проблемы истории современного искусства



75ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

изображение концепта «смерти автора», разработан-
ного Р. Бартом.

Три приведенных выше примера возвращают нас 
к проблеме кризиса современного искусства и роли 
герменевтической традиции в осмыслении этого 
кризиса. С нашей точки зрения, можно выделить 
несколько уровней герменевтического анализа сло-
жившейся ситуации. Первый уровень можно условно 
назвать глобальным. Он касается общих принципов 
изобразительности, принятых в конкретную истори-
ческую эпоху и соответствующих определенному 
типу мышления. На этом уровне рассуждал, в част-
ности, Г. Гадамер, говоря о том, что есть соответствие 
между формами искусства и типом мышления. При-
веденный нами пример – «Фонтан» М. Дюшана – 
демонстрирует, как нам кажется, то обстоятельство, 
что смысл произведения может быть раскрыт, если 
принимать во внимание предпосылку о тесной связи 
между типом изобразительности и типом мышления, 
характерными для определенной исторической эпохи. 
Иными словами, глобальный герменевтический под-
ход заключается в прояснении отношения между 
изобразительными формами и принципами мышле-
ния. На этом уровне могут быть интерпретированы 
так называемые кризисы искусства. Второй уровень 
интерпретации, назовем его локальным, касается 
конкретных произведений искусства. Приведенные 
выше примеры картины Ф. Кало и скульптуры 
Дж. Кунса демонстрируют, что лингвоориентирован-
ный герменевтический подход имеет собственные 
пределы применимости и должен быть дополнен 
принципами истолкования, опирающимися на совре-
менную широкую трактовку мышления, включаю-
щую в себя визуальное мышление. Исследование 
подобных механизмов интерпретации является, с 
нашей точки зрения, перспективным направлением 
развития визуальной герменевтики.

ЛИТЕРАТУРА
1. Argullol R. Tres miradas sobre el arte. Barcelona : 

Ediciones Destino, S.A., 1996. 270 p.
2. Menendez Baiges M. T. La mirada inutil. La obra de 

arte : la edad contemporanea. Madrid, 1992. 146 p.
3. Ramires J. A. Medios de mases e historia del arte. 

Quinta edicion. Madrid : Ediciones catedra, S.A., 1997. 
317 p.

4. Гройс Б. В потоке / пер. А. Фоменко. М. : Ад 
Маргинем Пресс, 2018. 208 с.

5. Сосна Н. Н. Материальная основа медиаискус-
ства : три практики обнаружения // Философский жур-
нал. 2024. Т. 17. С. 76–91.

6. Acaso M. El lengua visual. Barcelona : Paidos, 2016. 
163 p.

7. Гадамер Г. Актуальность прекрасного. М. : Ис-
кусство, 1991. 367 с.

8. Барт Р. Избранные работы : Семиотика. Поэтика. 
М. : Прогресс, 1989. 616 с.

9. Арнхейм Р. Искусство и визуальное восприятие. 
М. : Прогресс, 1974. 392 с.

10. Bonfiglio R. P. Reading images, seeing texts : 
towards a visual hermeneutics for biblical studies. Academic 
Press Fribourg Vandenhoeck & Ruprecht Göttingen, 2016.

11. Шестакова М. А. Визуальная герменевтика 
изображения и текста // Ценности и смыслы. 2024. № 5 
(93). С. 106–116.

12. Вертгеймер М. Продуктивное мышление / пер. 
с англ., общ. ред. С. Ф. Горбова и В. П. Зинченко ; всту-
пит. ст. В. П. Зинченко. М. : Прогресс, 1987. 336 с.

13. Рамачандран В. Рождение разума. Загадки на-
шего сознания. М. : Олимп-Бизнес, 2006. 224 с.

14. Zeki S., Bao Y., Pöppel E. Neuroaesthetics : the art, 
science, and brain triptych // PsyCh Journal. 2020. No 9(4). 
P. 427–428.

15. The neural determinants of abstract beauty / 
S. E. Rasche, A. Beyh, M. Paolini, S. Zeki // European 
Journal of Neuroscience. 2023. No 57(4). P. 633–645.

Российский государственный университет имени 
А. Н. Косыгина (Технологии. Дизайн. Искусство)

Яковлева Л. Е., доктор философских наук, профес-
сор кафедры истории и философии

E-mail: nucul@mail.ru

Московский государственный университет имени 
М. В. Ломоносова

Шестакова М. А., кандидат философских наук, 
доцент кафедры философии и методологии науки

E-mail: m.a.shestakova@yandex.ru

Russian State University named after A. N. Kosygin 
(Technology. Design. Art)

Yakovleva L. E., Ph. D. (Philosophy), Professor of the 
Department of History and Philosophy

E-mail: nucul@mail.ru

Moscow State University named after M. V. Lomonosov
Shestakova M. A., Ph. D. (Philosophy), Associate Pro-

fessor of the Philosophy and Methodology of Science De-
partment

E-mail: m.a.shestakova@yandex.ru

L. E. Yakovleva, M. A. Shestakova           Methodological problems in the history of contemporary art...




