
64 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

УДК 130.2

ТРАНСГРЕССИЯ КАК ПРЕОДОЛЕНИЕ ЗАПРЕТА
И ВЫХОД К САКРАЛЬНОМУ В ФИЛОСОФИИ Ж. БАТАЯ

М. А. Шурыгина

Воронежский государственный университет

Поступила в редакцию 4 июня 2025 г.

Аннотация: трансгрессия в философии Ж. Батая представляет собой не только нарушение границ, но 
и способ постижения глубин человеческого опыта, который открывает новые горизонты понимания 
жизни и желания. Эта идея актуальна в современном контексте, где границы между различными сфе-
рами человеческого существования становятся всё более размытыми. Сакральное бытие – это ключевой 
аспект в понимании человеческой природы, который раскрывает взаимосвязь между феноменом смерти 
и эротизмом, а также показывает, как эти элементы влияют на восприятие реальности. 
Ключевые слова: трансгрессия, сакральное бытие, дискретность, непрерывность, смерть, эротизм.

Abstract: transgression in G. Bataille’s philosophy represents not only a violation of boundaries but also a way 
of comprehending the depths of human experience, which unveils new horizons in understanding life and desire. 
This notion is particularly relevant in the contemporary context, where the boundaries between various spheres 
of human existence are becoming increasingly blurred. Sacred Being is a key aspect in understanding human 
nature, which reveals the relationship between the phenomenon of death and eroticism, and shows how these 
elements infl uence the perception of reality.
Key words: transgression, sacred being, discreteness, continuity, death, eroticism.

Порок – глубинная истина человека, само его сердце. 
Ж. Батай

© Шурыгина М. А., 2025

Подлинность бытия человека поистине является 
одной из центральных проблем в философском дис-
курсе. Философы от древности до наших дней в 
своих работах рассуждали о свободе, целостности, 
гармоничности личности и ее роли в мире. Трактов-
ки в истории философии сохранились самые разно-
образные. Например, в контексте экзистенциализма 
подлинность связывается с понятиями «уникаль-
ность» и «неповторимость». Человек – это проект 
бытия (Ж.-П. Сартр). Его бытие не завершено, он 
проектирует себя в будущее. Субъект не есть дан-
ность, и он существует ровно настолько, насколько 
он себя осуществляет. Это подразумевает неустанное 
созидание и самоосуществление. Прекрасная мета-
фора, которая бы проиллюстрировала подлинный 
способ бытийствования, встречается и в текстах 
А. Камю. Философ видит подлинность в стремлении 
«придать окраску пустоте» [1, c. 437], а к собствен-
ному бытию можно прийти через бунтующее и ярост-
ное начало. Жизнь человека должна быть жизнью 
завоевателя или покорителя. М. Хайдеггер же называл 

подлинное бытие Dasein – «вот бытие». Вопрошание 
о бытии своем и вопрошание о смысле для человека 
задают вектор его движения – устремленность к са-
мому себе. Однако стоит отметить, что данный про-
цесс будет с необходимостью спрягаться с фактом 
столкновения со своей конечностью – смертностью. 
Ужас смерти открывает границы запредельного для 
субъекта. Величие человека заключается в достойном 
принятии смерти, для этого ему необходима реши-
мость, которая предвосхищает смерть. Она вырывает 
нас из оков повседневности и рабского смирения 
перед обыденностью. Решимость должна стать для 
человека бытием к концу – «заступание в смерть» [2, 
c. 154]. Смерть и придает окраску пустоте, в которой 
пропадает человек, сливаясь с потоком толпы – лиц, 
мелькающих в его жизни, порой, которые размыты, 
что не разобрать черт. Но, например, Камю видит в 
смерти запертую дверь, за которой нет вечности, 
бессмертия и божественного величия. 

Идеи Эпикура и Цицерона в XX в. вновь стано-
вятся актуальными в свете данной проблемы и про-

 

Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.
The content is available under Creative Commons Attribution 4.0 License.



65ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

M. A. Shurygina         Transgression as overcoming tampering and an outlet to the sacred in the philosophy of J. Bataile

тивопоставляются хайдеггеровской заботе о будущем. 
Например, Цицерон в своем трактате «О пределах 
добра и зла» писал, что к тяжестям жизни и болезням 
«присоединяется еще и смерть, постоянно нависаю-
щая (над нами) подобно скале над Танталом» [3, 
c. 66]. Человеку должно стремиться к душевному 
покою и перестать бояться неизбежного конца. Пре-
одолеть смерть можно через пренебрежение и избав-
ление от страстей. Бесконечная жизнь не несет в себе 
наслаждения, а лишь время, которое, конечно, делает 
нас счастливыми. Танталовы муки – это и есть бес-
конечный процесс борьбы, преодоление непреодоли-
мого предела (М. Бланшо). Но избавление от этих 
мук возможно через атараксию – свободу от душев-
ных страстей. Э. Чоран в XX в. вторит Эпикуру и 
видит решение данной проблемы не в бунте (в его 
текстах явно прослеживается нескрываемая ирония 
в адрес Камю), который подается скорее как юноше-
ский и романтический порыв, не искушенный в бы-
тии. Человеку необходимо, по его мнению, искать 
спокойствия и находиться в состоянии отрешенности, 
подобно китайскому мудрецу: «Страдать – это для 
нас единственный способ обрести существование; 
существовать – единственный способ запечатлеть 
нашу погибель. И так будет продолжаться до тех пор, 
пока вечность не вылечит нас от будущего, пока мы 
не приблизимся к такому состоянию, когда, по словам 
некоего китайского буддиста, “мгновение стоит де-
сяти тысяч лет”» [4, c. 23].

Философы по-разному смотрят на проблему под-
линности бытия человека и его предела, что оставля-
ет пространство для дискуссии: одни стремятся 
раскрыть эту идею через самоосуществление, другие 
же стараются поставить само наличие данного во-
проса под сомнение и нивелировать его из философ-
ского дискурса. Обратимся вновь к проблеме предела 
и конечности человеческого существования, которые 
выступают основными понятиями в раскрытии про-
блемы подлинности бытия человека. 

В XX в. появляется феномен в неклассической 
философии – трансгрессия. Вводит данный термин 
французский философ Ж. Батай, который ставит во 
главу угла своей философии проблему подлинного 
бытия, связывая его с понятием «сакральное», а так-
же идею преодоления социальных и культурных норм, 
заковывающих природу человека. Предметом фило-
софской рефлексии в век мировых войн становится 
теневая сторона личности, всё то, что скрывается под 
маской приличия, культуры, норм, правил и морали. 
К XX в. человечество прошло множество трансфор-
маций как внешних, так и внутренних. Цивилизация 
породила величайшие произведения искусства, про-
изошли открытия в науке, но остается неразрешимая 
проблема – это сам человек и его склонность к сози-
данию и разрушению. Блеск цивилизации скрывает 

насилие, порабощение и вековую историю войн. Это 
тот абсурд, о котором писал Камю. Столкновение с 
ним подводит личность к проблеме предела и смысла 
своего существования. Ситуация абсурда подразуме-
вает заброшенность и состояние одиночества, так как 
в этом мире нет ни Бога, а порой и даже человека, 
который услышал бы то, о чем молчит другой. Но 
прежде чем перейти к философии Ж. Батая, стоит 
обратить внимание на исток такого феномена, как 
трансгрессия.

Батаевская идея трансгрессии базируется на иде-
ях фрейдизма. Запрет, который накладывает культура, 
по мнению З. Фрейда, необходим для сдерживания 
насилия, агрессии и сексуального влечения. Иными 
словами, два диких начала человеческой природы – 
Эрос и Танатос – оказываются заключенными в 
культурные нормы. Фрейд указывает на возрастаю-
щее недовольство в человеке, на бессознательном 
уровне, тем миром, в котором он бытийствует, что 
приводит к отчуждению и неврозам: «Так как куль-
тура требует принесения в жертву не только сексу-
альности, но также агрессивных склонностей чело-
века, нам становится понятнее, почему людям нелег-
ко считать себя ею осчастливленными» [5, c. 90]. 
Первобытный человек принимал свою необуздан-
ность, жесткость и сексуальность. Его влечения не 
были ограничены, что и делает его жизнь счастливой, 
поскольку он живет в единении с собственной при-
родой. Фрейд заключает, что культурный человек 
давно отказался от этого счастья ради частичной 
безопасности. Невроз – это результат борьбы между 
самосохранением и зовом либидо. «Я» берет верх в 
этом состязании, но ценой лишений, страданий и 
неудовлетворенности. Здесь и коренится раскол че-
ловеческой природы – отчуждение и неприятие соб-
ственной жесткости и сексуальности. Подавление 
либидо, которое в сути своей есть жизненная энергия, 
приводит к психологической подавленности и зам-
кнутости. Фрейд видит в агрессивности потомка 
инстинкта смерти, который идет рука об руку с Эро-
сом. Культурное пространство превращается в поле 
битвы между двумя инстинктами, а следовательно, 
эта борьба становится ядром жизни человека, который 
вынужден бороться за собственное выживание. При 
этом табу обеспечивает существование человеческо-
му виду и способствует развитию культурных фено-
менов, в случае сублимации – перенаправление раз-
рушающей энергии в созидательное русло. Но, воз-
можно, это плацебо дает лишь временный эффект и 
не всегда положительный. Фрейд упоминает о войнах, 
в которых создавались империи и цивилизации, но 
ценой человеческих жизней. Культура и цивилизация 
подавляют сексуальность и жестокость, накладывают 
табу, что способствует развитию страха перед ними, 
так как в обществе эти влечения подаются как нечто 



66 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

неправильное и ужасное. Древний человек был на-
много свободнее и, как утверждает Фрейд, счастливее. 

Идея трансгрессии Батая уходит своими корнями 
в древние языческие культы и практики. Он анализи-
рует обожествление энергий смерти и секса в языче-
ской традиции. Философ рассматривает религию как 
поле для столкновения с сакральным, священным и 
подлинным, что было утрачено человеком. Языческие 
практики позволяли установить контакт с неизведан-
ными и темными энергиями, которые существуют в 
недрах человеческой души. Насилие и эротизм про-
кладывают дорогу к сакральному бытию, что позво-
ляет столкнуться человеку с собственными страхами 
и преобразовать их в общий социальный опыт. 

Трансгрессивность, о которой говорит Батай, 
возвращает человека к древнему и первобытному 
началу, что, безусловно, вызывает множество вопро-
сов у его современников. Например, Сартр, главный 
критик батаевской философии, ставит вопрос о со-
циальной полезности подобных мистических опытов. 
Трансгрессивность сталкивается с уже устоявшимся 
в философском дискурсе трансцендированием, кото-
рое укрепило свои позиции именно в христианском 
смысловом пространстве. Доступ к запредельному в 
классической философии становится возможным 
благодаря движению души по вертикали – устрем-
ленность к познанию чистой и неизменной идеи, 
истине, добродетели, благу, Богу. Особенно данный 
подход станет актуальным для философов-богословов 
в эпоху Средневековья, а истина, красота, доброде-
тель и наивысшие блага соединятся в трансцендент-
ном Боге. В случае с трансцендированием наблюда-
ются четкая структура и восхождение к пределу. 
Осуществляется переход от чувственного восприятия 
к интеллигибельному (интеллигибельность, напри-
мер, позже Кант свяжет с ноуменом или «вещью в 
себе», т. е. умостигаемые объекты).  Трансцендиро-
вание подразумевает выход за пределы бытия, но не 
через нарушение запрета. Трансгрессивность же 
предполагает осознанное нарушение закона, что, 
безусловно, в рамках христианства не рассматрива-
ется. Но для Батая жертвоприношение на кресте 
полностью искажает саму идею трансгрессии. Рас-
пятие Христа – это, пожалуй, одно из самых кровавых 
жертвоприношений в истории. Батай видит здесь 
трансгрессию, но лишь в том смысле, что убийство 
само по себе греховно: «если и было искупление, то 
как логические следствия осознанного деяния, ни на 
миг не перестававшего соответствовать своему за-
мыслу» [6, c. 553]. Для древнего человека акт жерт-
воприношения был священным. Батай видит в жерт-
воприношении священную ярость, которая овладева-
ет субъектом, и разгорается она благодаря смерти – 
высшему насилию. Пытки же Христа едва ли явля-
ются священным актом, так как само жертвоприно-

шение в данном сюжете – наказание, а не высшее 
благо. 

Так что же делает Батай? Философ провозглаша-
ет принцип – человек есть зверь, который отрицает 
собственную природу. Он преобразует окружающий 
мир и извлекает орудия труда, которые составляют 
человеческое бытие. Но при этом идет отрицание 
самого себя, когда он воспитывает в себе человека и 
не дает животному началу прорваться из глубин его 
существа. Это отрицание лежит в основе культуры, 
что и приводит к отчужденности от собственного 
истока. Исток – это утраченное первобытное желание, 
низменное, чисто животное начало, от которого че-
ловек в ужасе закрывается. В лоне культуры коренит-
ся чувство стыда или омерзения перед всем низмен-
ным, будь то инцест или гниение плоти. То, что от-
вергается человеком, так или иначе будет вызывать в 
нем чувство влечения, которое составляет сущность 
его природы. Но желание будет сопровождаться 
омерзением, что и выражает сама трансгрессия. 

Батай ставит под сомнение существующие соци-
альные нормы и иронизирует над запретами, которые 
систематически нарушаются теми, кто их устанавли-
вает. Запреты, как столпы мира разума, не имеют 
рациональной природы (например, запрет на убий-
ство). Батай критикует ситуацию, в которой предпи-
сание «Не убий» нарушается через благословление 
войн: «За запретом без всяких затей следует согласие 
на убийства» [там же, с. 533]. Жестокость, безуслов-
но, не соответствует новозаветному Богу, но свой-
ственна ветхозаветному. Батай утверждает, что, если 
бы запрет существовал в пределах разума, то пред-
полагал бы осуждение войны и ставил человека перед 
выбором: либо принять запрет и устранить убийства, 
либо идти и сражаться, а сам закон рассматривать как 
уловку и пустоту. Поэтому он обращает взор читате-
ля на иррациональную природу человека. Общество 
вопреки логике оправдывает нарушение запретов. 
Суть табу заключается в возможности находиться в 
состоянии покоя и разумности, но на самом деле оно 
несет в себе содрогание, которое действует не на ум 
человека, а на его чувственность. Батай утверждает, 
что так действует и сама ярость, которая есть резуль-
тат не разума, а чувственного: желание, гнев, страх и 
т. д. Необходимо учитывать иррациональность запре-
тов, чтобы понять почти всегда связанное с ними 
безразличие к логике и разуму. Зверь, который ниче-
го не ведает о запрете, никогда не переведет драку в 
организованное и агрессивное действие, которым 
является война. Батай видит в военных действиях 
коллективную трудовую деятельность, у которой есть 
определенные цели, задачи и план: «война – это ор-
ганизованная ярость» [там же, с. 534]. Нарушение 
запрета не похоже на звериную ярость. Батай 
утверждает, что здесь мудрость превращается в слу-

М. А. Шурыгина     Трансгрессия как преодоление запрета и выход к сакральному в философии Ж. Батая



67ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

жанку ярости. Философ считает, что если бы транс-
грессия «в отличие от незнания запрета» [там же] не 
была ограничена, то она являла бы собой возврат к 
ярости, ее звериному началу. Однако трансгрессия не 
такова на самом деле. Организованная трансгрессия 
создает единое поле вместе с запретом, что и опреде-
ляет социальное бытие. Она является обязательным 
дополнением запрета, подобно тому, как взрыв про-
воцирует идущее за ним сжатие. Сжатие не создает 
сам взрыв, но возбуждает. Подобная логика, по мне-
нию Батая, противоположна миру разумности и 
рассуждения, на котором базируется современная 
наука. Трансгрессия порой необходима как раз для 
утверждения того или иного табу, она сама возвеща-
ет о его ценности, но это актуально, пожалуй, для 
профанного бытия. По Батаю, трансгрессия не раз-
рушает профанное бытие, но дополняет его. 

Ж. Батай видит человеческое общество не как 
продукт труда. В его основе лежат профанный и са-
кральный миры. Это две взаимодополняющие друг 
друга формы. Профанное бытие – это царство запре-
та и табу, сакральное же открыто для трансгрессии. 
Сакральное бытие – это мир богов, где царят праздник 
и изобилие воспоминаний. При этом Батай отмечает, 
что сакральное бытие само по себе несет запрет, ко-
торый в религиозном смысловом пространстве вы-
зывает трепет и благоговение перед богами. Покло-
няющийся богам одновременно пребывает в ужасе и 
восхищении перед сакральным. Богов должно боять-
ся и почитать. Страх напрямую отсылает нас к запре-
ту – это то, что преступать нельзя. Однако зачарован-
ность увлекает к трансгрессии. Табу противостоит 
божественному лишь в одном смысле, но само боже-
ственное – это завораживающий аспект самого запре-
та. Батай называет это преображенным запретом, и, 
безусловно, этот запрет сплетается с мифологически-
ми мотивами. Он приходит к выводу о том, что рели-
гия и миф – это и есть область сакрального, которая 
оживает благодаря трансгрессии. 

Для Батая смерть венчает собой трансгрессив-
ность, и этот акт свойственен именно зверю. Она 
проникает в глубины звериного бытия – кровавый 
обряд (жертвоприношение). Смерть – непрерывность 
бытия, по утверждению Батая, а гибель жертвы про-
живается всеми присутствующими. Участники обря-
да погружаются в эту стихию смерти – это и есть 
вхождение в сакральный мир – подлинное бытие, где 
являют себя непрерывность и божественность. Про-
живание безмолвия во время смерти дискретного 
существа – это есть единый проживаемый опыт всех 
присутствующих. Батай видит в этом акте божествен-
ную непрерывность, которая связана с трансгрессией 
закона. Именно смерть или созерцание смерти воз-
вращает человека к переживанию непрерывности и 
столкновению с подлинностью. Батай говорит о 

внутреннем опыте, который есть переживание (ин-
тенсивный опыт), подводящее человека к пределу 
бытия. Смерть выявляет подлинность бытия и позво-
ляет человеку столкнуться с непрерывностью (кон-
тинуальность). Непрерывность – это первичная кате-
гория, которая подразумевает отсутствие разрывов, 
что и роднит ее со смертью. Континуальность бытия 
не несет в себе какие-либо различения между объек-
том и субъектом. Неконтинуальность или дискрет-
ность существа возникает в процессе развития обще-
ства, иными словами, человек обосабливается от себе 
подобных, вещей, что и приводит к утрате контину-
альности, но он всегда вовлечен в игру жизни и 
смерти. Именно эта игра позволяет вернуться в об-
ласть сакрального бытия. Насильственная смерть 
позволяет прервать дискретность субъекта. Тревога, 
которая возникает во время жертвоприношения, по-
зволяет пережить совместный опыт – созерцание 
смерти и того, что осталось от жертвы, которая всту-
пила в область сакрального бытия – в континуаль-
ность бытия. Проживание смерти другого подводит 
присутствующих к осознанию их собственной конеч-
ности. Смерть – это возращение домой, в ту священ-
ную непрерывность, которая была ранее утрачена 
человеком. Например, в скандинавской мифологии 
Вальхалла – это небесный чертог, куда уходит воин 
после смерти, где есть жизнь вечная и героическая, 
а на пороге дома его встречает Всеотец. 

Запрет отдаляет человека от зверя, что приводит 
к бегству от «не умеряемой игры смерти и размноже-
ния (ярости), в которую безраздельно вовлечен зверь» 
[там же, c. 548]. Трансгрессия сближает человека со 
зверем. В самом звере обнаруживается то, что никог-
да не будет подчинено табу, а его натура всегда от-
крыта для ярости, которая царит в мире смерти и 
размножения. Соглашение между зверем и человеком 
обнаруживается в наскальных рисунках, где человек 
маскировал себя под фигуру какого-либо священного 
животного. Пространство религии, как и акт творче-
ства, даже примитивного, открыто для трансгрессии, 
что помогает человеку столкнуться со своим внутрен-
ним зверем. Батай утверждает, когда человек прихо-
дит к согласию со зверем, тогда он и входит в мир 
трансгрессии, где при сохранении запрета (боже-
ственность зверя накладывает табу, но при этом и 
подразумевает его нарушение) наблюдается слияние 
звериного и человеческого в единое целое. Так фор-
мируется сакральное – божественное бытие. Мир 
божественного зверя одушевляет трансгрессия. Дух 
трансгрессии – это агония умирающего бога-зверя, 
смерть которого пробуждает в человеке ярость и 
снимает запрет, что позволяет ему вернуться к исто-
ку – подлинному животному состоянию. Для Батая 
запрета нет ни в мифе, ни в реальности, его нет даже 
в жизни суверенных людей: «Это человеческий мир, 

M. A. Shurygina         Transgression as overcoming tampering and an outlet to the sacred in the philosophy of J. Bataile



68 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

образовавшийся в отрицании животности или при-
роды, который отрицает сам себя и в этом втором 
отрицании превозмогает себя, причем не возвращаясь 
к отрицаемому прежде» [там же, c. 549]. 

Батай видит особую связь между смертью и эро-
тикой. Эротика в сути своей есть нарушение запрета 
– возврат к животному началу. Насильственные дей-
ствия, которые лишают жертву ее ограниченности и 
выводят в непрерывность бытия, схожи с желанием 
мужчины овладеть женщиной. Любовник подвергает 
любимую по сути такому же насилию, как древний 
жрец, который намерен пролить кровь зверя или че-
ловека. Женщина утрачивает какую-либо обособлен-
ность и преграду, которая отдаляла ее от мужчины, 
создавая при этом непроницаемый образ. Эту непро-
ницаемость разрушает сексуальная ярость, охваты-
вающая любовников. Эротическое наслаждение в 
конце полового акта вызывает предощущение вкуса 
смерти, появляется «смертная тревога», которая про-
тивоположна наслаждению. Однако здесь важным 
является вызванное сексуальным актом самоощуще-
ние – «чувство бытия и пределов обособленного 
бытия» [там же, c. 563]. Красота женщины желанна 
для мужчины, потому что его желание – это запачкать 
красоту. Желанна она не сама по себе. У мужчины 
возникает чувство ликования, когда ее красота утра-
чивает совершенность и чистоту. Батай замечает, что 
выбор жертвы для ритуала происходил таким обра-
зом, чтобы ее совершенство столкнулось с грубостью 
смерти. При слиянии двух человеческих тел красота 
оказывается между чистейшей человечностью и от-
вратительностью низменного животного начала. 

Обычная сексуальность отличается от эротизма, 
первая же свойственна зверю, но именно в бытии 
человека присутствует «дьявольский» аспект – эро-
тизм. Эротика связана в первую очередь не с живот-
ной импульсивностью, а с осознанным исканием 
сладострастия. Однако чувство стыда перед сексу-
альным актом, которое свойственно культурному 
человеку, сопоставимо с чувством смущения перед 
мертвым телом: «В обоих случаях “насилие” пере-
полняет нас странным образом: в обоих случаях то, 
что происходит, кажется нам странным, сторонним 
по отношению к принятому порядку вещей, которому 
противостоит в обоих случаях это насилие» [7, c. 277]. 
Эротическое возбуждение – это пик жизни, ее вер-
шина и высшая сила, которая прорывает обособлен-
ность субъекта, тем самым доводя любовников до 
состояния исступления. Сплетение тел и их изнемо-
гающее состояние противостоят смерти, которая 
призвана довести эти тела до разложения. Батай за-
ключает, что эротизм связан с рождением – воспро-
изведением жизни, восстанавливающей опустоше-
ние, оставленное смертью. Мужчина и женщина 
создают пространство интимности, в котором дис-

кретность каждого из партнеров преодолевается. Акт 
жертвоприношения утратил свою актуальность в 
современном обществе, и остается лишь эротизм, 
который подавляется, но благодаря ему у субъекта 
есть возможность вернуться к подлинному – к своей 
истинной природе. Эротика позволяет выйти в непре-
рывность – в область сакрального и божественного, 
так как сама она не так далека от смерти. Акт обна-
жения в сути своей есть эквивалент умерщвления, но 
в смягченной форме. Сексуальный акт убирает гра-
ницы между двумя субъектами, что позволяет осво-
бодиться от культурного, сдерживающего аспекта и 
выводит к природе зверя, иступленного и изнемога-
ющего от нахлынувшего на него вожделения. 

Ж. Батай получил массу критики со стороны 
своих современников и был обвинен в мистицизме. 
Ж.-П. Сартр написал статью «Один новый мистик» в 
1943 г., где с особым энтузиазмом «проходится» по 
философии Ж. Батая, называя его работу «эссе-мука», 
а идея внутреннего опыта, по его мнению, совершенно 
не несет человеку никакой пользы. Батаевский внутрен-
ний опыт видится Сартру исключительно чем-то раз-
рушительным, а его автор – антиинтеллектуал и безу-
мец: «Он убеждает как адвокат, как ревнивец, как 
оратор, как безумец. Но не математик» [8, c. 15].

Сакральное бытие противопоставляется проекту 
и никоим образом не может в него встроиться из-за 
одномоментности экстатического и непередаваемости 
другому. Сартр утверждает, что философская мысль 
сталкивается с двумя видами абсурда. Для кого-то это 
фундаментальная абсурдность – «неподлинность», 
т. е. «неустранимая случайность нашего “тут-бытия”, 
нашего существования без цели и основания» [там 
же, с. 21]. Данной цитатой Сартр во внеочередной раз 
подвергает критике идеи Камю. Но, возможно, труд 
Сизифа не представлен Камю таким уж бессмыслен-
ным, хоть таковым автор его сам и называет. Абсурд-
ность для Камю заключается в полагании смысла там, 
где его не было и быть не может. У Камю действи-
тельно нет проективности, но его бунт – это движение 
к смыслу, без надежды обрести его в будущем, но так 
или иначе это движение и жадное вопрошание о 
свободе.  В отличие от Сартра и Хайдеггера, Камю 
отказывается от заботы о будущем, но стоить отме-
тить, что он не отказывается от движения вперед. 
Слово Камю поэтично и не столь строго, как у Сартра, 
что может усложнить интерпретацию для читателя. 
Упорядоченность и строгость уступают вольному 
буйству слова и метафор, за что подвергся критике и 
Батай. Сартр настаивает на проективности и струк-
турности как в жизни, так и в философии.  Хайдег-
гервоское Dasein – «тут бытие» именуется Сартром 
Pour-Soi – «бытие-для-себя», т. е. подлинное бытие. 
В трактовке Сартра, Pour-Soi находится в бесконеч-
ном становлении, движении, подразумевает проекти-

М. А. Шурыгина     Трансгрессия как преодоление запрета и выход к сакральному в философии Ж. Батая



69ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

рование себя в будущее, а не состояние экстаза – без-
рассудно существование, которым соблазняет Батай 
читателя. Другой же вид абсурда, по его мнению, 
спрягается с идей о том, что человек в сути своей есть 
неразрешимое противоречие, и подобной идеи при-
держиваются неверные ученики Гегеля, в число ко-
торых входит сам Ж. Батай. Сартр, пожалуй, убежден, 
что человек может и должен с собой совладать, так 
как в нем нет того, что было бы задано. Он не рас-
сматривает такое явление, как «природа человека». 
Субъект волен формировать себя сам и выбирать 
своей проект. Однако он вскользь упоминает о не-
удавшихся проектах, провалившихся в мировых во-
йнах, но не ставит под сомнение идею проективности. 
Неудача данных проектов видится ему скорее в от-
сутствии воли у человека. Когда Сартром обнаружи-
ваются отсылки Батая к животности человеческого 
существа и намек на звероподобную природу, то это 
вызывает у него отторжение. Однако была и положи-
тельная оценка работы Ж. Батая. М. Бланшо в своем 
эссе «Опыт – предел» называет идею Батая наисуще-
ственнейшим даром, «подлинным роскошеством 
утверждения, того утверждения, что впервые не будет 
продуктом диалектической мысли (результатом двой-
ного отрицания) и, таким образом, оторвется от всех 
входов, оппозиций и переворотов диалектического 
разума» [9, c. 74]. Для Бланшо проблема опыта и 
предела связана с развязкой истории. В данной ситу-
ации человек способен стать совершенным через 
самоотрицание. Предельный опыт, о котором он го-
ворит, необходим человеку, когда тот ставит сам себя 
под сомнение и свое собственное существование. 
Предельный опыт проживется субъектом, когда все 
опыты уже исчерпаны. Бланшо говорит об опыте 
невозможного и интенсивного. Здесь его понимание 
предельного опыта схоже с внутренним опытом, о 
котором говорит Батай. 

Трансгрессивность позволяет выйти к бытию 
подлинному через нарушение запрета. Трансгрессия 
преодолевает всё то, что было нерушимым для чело-
веческого общества, а возможно, просто позабытым, 
но свойственным его природе. Иными словами, 
трансгрессия возвращает человека к нулевой точке. 
Происходит обнажение – умерщвление оболочки под 
названием «человеческое», что позволяет столкнуть-
ся с подлинностью. Опыт, о котором пишет Батай, 
позволяет реализовать свободу субъекта, развить ее 
до высот, где нет норм, где не правил, а есть игра 
божественного зверя.  На протяжении истории чело-
век так или иначе был всегда вовлечен в пляску 
жизни и смерти, а сама идея собственной конечности 
лежит в основе культуры общества. Батай ставит эту 
проблему радикально для некоторых читателей, но, 
пожалуй, в его философии коренится действительно 
нечто сакральное, даже на уровне его мысли и того 

способа, который он выбирает в изложении матери-
ала. Он напоминает древнего жреца, говорящего 
метафорами и образами, что и является языком богов. 
Боги всегда говорят тайнами, а оракулы, входя в экс-
татическое состояние, могли лишь уловить отдельный 
смысл и передавать их слово другому. Подобный 
стиль письма, с очевидными нотами мистицизма, для 
умов рациональных становится подлинной мукой, 
как заметил Сартр. Мистика так или иначе связана с 
запредельным, куда разум человеческий проникнуть 
не может. Опыт, который переживает субъект, не 
передать в математическом знаке или письме. Когда 
мы говорим о пределе, необходимо понимать, что 
сама постановка проблемы предела и запредельного 
вызывает массу сложностей. Это то, что будет всегда 
невыразимо для другого, будет вселять трепет и страх. 
Смерть физическая человеку понятна, так как он 
может ее увидеть, она связана с конечностью его 
физического тела. Но само явление смерти и ее про-
живание оказываются для субъекта за пределами его 
понимания. Это подводит его к вопросу о бесконеч-
ном, о том, что скрыто за чертой. Возможно, это от-
кроется не ученому, но безумцу, который порывает с 
обыденностью и стирает границы. Но что будет с 
субъектом, который переходит черту и сталкивается 
с мистическим опытом, о котором говорит Батай? Это 
всегда жертва, осознанное жертвоприношение, что в 
сути своей оказывается осознанным безумством, 
которое как раз и подводит человека к пределу. О со-
циальной полезности внутреннего опыта действи-
тельно говорить сложно, а скорее всего и невозможно, 
так как познание собственных глубин ведет к само-
разрушению, но через этот акт ему открывается на 
мгновение истина. Но так или иначе внутренний опыт 
останется чем-то личным, сакральным, тем, что пе-
редать другому окажется практически невозможно. 
Проблема, о которой говорит Батай, помогает посмо-
треть на человека не как на проект, который он стро-
ит благодаря собственным усилиям и ясности разума. 
Для философа такой способ бытия не позволяет 
вый ти к подлинному, ибо подлинное – это то, с чего 
всё началось. Нужно вернуться назад, к древнему и 
утраченному, где царили ярость жизни и свойственная 
ей жестокость. Подобная логика подводит читателей 
к мысли о том, что человеком не рождаются, но ста-
новятся через преодоление низменного и отврати-
тельного. Но Батай предлагает посмотреть внутрь 
себя – всмотреться в темноту, которая скрывает зверя. 
Бог-зверь – это не разум или чистая идея, но святая 
ярость и насилие, буйство жизни. От него человек и 
бежал веками, скрываясь за стенами культуры, но у 
титанизма есть обратная сторона. Святость скрывает 
порок и грех, прекрасное скрывает уродство, но толь-
ко слияние первого и второго позволит выйти к пре-
делу – к границе бытия.

M. A. Shurygina         Transgression as overcoming tampering and an outlet to the sacred in the philosophy of J. Bataile



70 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

ЛИТЕРАТУРА
1. Камю А. Бунтующий человек. Миф о Сизифе. М. : 

АСТ, 2021. 448 с. 
2. Хайдеггер М. Бытие и время / пер. с нем. В. В. Би-

бихина. Харьков : Фолио, 2003. 503 c. 
3. Цицирон М. Т. О пределах добра и зла. Парадоксы 

стоиков. М. : Рос. гос. гуманит. ун-т, 2000. 476 c.
4. Фрейд З. Психоанализ. Религия. Культура. М. : 

Ренессанс, 1992. 296 с. 
5. Чоран Э. Искушение существованием. М. : Опу-

стошитель, 2023. 288 c. 

6. Батай Ж. Проклятая часть. Сакральная социология : 
пер. с фр. / сoст. С. И. Зенкин. М. : Ладомир, 2006. 742 c.

7. Батай Ж.  Из «слез Эроса» // Танатография Эро-
са : Жорж Батай и французская мысль середины XX века 
/ науч. ред. С. Л. Фокин. СПб. : Мифрил, 1994. 346 c.

8. Сартр Ж.-П. Один новый мистик // Танатография 
Эроса : Жорж Батай и французская мысль середины 
XX века / науч. ред. С. Л. Фокин. СПб. : Мифрил, 1994. 
346 c.

9. Бланшо М. Опыт – предел // Танатография Эроса : 
Жорж Батай и французская мысль середины XX века / 
науч. ред. С. Л. Фокин. СПб. : Мифрил, 1994. 346 c.

Воронежский государственный университет
Шурыгина М. А., преподаватель кафедры онтологии 

и теории познания
E-mail: mariyashur888@gmail.com

Voronezh State University
Shurygina M. A., Lecturer of the Ontology and Theory 

of Knowledge Department 
E-mail: mariyashur888@gmail.com

М. А. Шурыгина     Трансгрессия как преодоление запрета и выход к сакральному в философии Ж. Батая




