
58 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

УДК 124.2

МЕТАМОРФОЗЫ КОНЦЕПТА «СВОБОДА».
Часть 1. МЕТАМОРФОЗЫ СВОБОДЫ:

ЭТАП КЛАССИЧЕСКОЙ РАЦИОНАЛЬНОСТИ

М. В. Черников

Воронежский государственный технический университет 

Поступила в редакцию 15 ноября 2025 г.

Аннотация: рассмотрена причинная логика эволюции содержательного наполнения и трактовки кон-
цепта «свобода»; дан целостный и систематический обзор историко-философских трактовок концепта 
«свобода» от  его зарождения до наших дней. Отмечается, что в рамках так называемой классической 
рациональности в концепте «свобода» акцентировался модус необходимости («Свобода есть познанная 
необходимость»,  – Гегель), а в рамках современной (возникающей не ранее ХХ в.) так называемой неклас-
сической рациональности в концепте «свобода» модус необходимости фактически утрачивается и сво-
бода преимущественно трактуется как пространство выбора. Обсуждаются и выявляются причины 
такого рода метаморфозы концепта «свобода».
Ключевые слова: свобода, необходимость, пространство выбора, классическая рациональность, неклас-
сическая рациональность, мировоззренческая парадигма.

Abstract: the causal logic of the evolution of the content and treatment of the concept of freedom is considered; 
a comprehensive and systematic review of various philosophical interpretations of the said concept since its 
emergence till the present days is presented. Whereas the so called classical rationality accentuated the aspect of 
necessity (Hegel’s freedom as cognised necessity), the later 20th-century non-classical rationality has downgra-
ded the latter in favour of freedom understood as predominantly the issue and scope of choice. The reasons for 
this kind of metamorphosis of the Freedom concert are being discussed and identifi ed.
Key words: freedom, necessity, the scope for choice, classical rationality, non-classical rationality, the world 
outlook. 

© Черников М. В., 2025

Понятие «свобода» в философской энциклопедии 
трактуется так: «СВОБОДА – осознанная необходи-
мость и действия человека в соответствии со своими 
знаниями,  возможность и способность выбора в 
своих действиях» [1, с. 559].

Нельзя не обратить внимание на парадоксаль-
ность такого определения. Первая часть его акценти-
рует внимание на необходимости, т. е. безальтерна-
тивности, отсутствии вариантов действий (истина 
одна, и, познав ее, человек не должен отклоняться от 
пути, указанного истиной). Вторая часть, наоборот, 
выделяет обязательное наличие альтернатив, «воз-
можность и способность выбора в своих действиях» 
(истины либо нет, либо она не одна, либо она непо-
знаваема, либо, наконец, человек, проявляя свой ка-
приз (подобно герою Достоевского в «Записках из 
подполья»), отказывается следовать по пути истины).

Можно ли устранить такую, не очень приличе-
ствующую в научных текстах парадоксальность? Или 

надо просто согласиться с утверждением Гегеля, ко-
торый писал: «Ни об одной идее нельзя с  таким 
полным правом сказать, что она неопределенна, 
многозначна, доступна величайшим недоразумениям 
и потому действительно им подвержена, как об идее 
с в о б о д ы...»  [2, с. 291]?

Но, как известно, ни сам Гегель, ни другие фило-
софы, даже понимая всю неоднозначность трактовки 
философемы «свобода», не отказывались от попыток 
прояснить эту «неопределенную и многозначную 
идею». В частности, последователь Гегеля в филосо-
фии Карл Маркс различал две формы необходимости 
в человеческой истории: внешнюю и внутреннюю. 
Под действием внешней необходимости происходят 
отчуждение человека и, соответственно, утрата по-
следним свободы. А внутренняя необходимость на-
целена на преодоление отчуждения и делает челове-
ка подлинно свободным. Внешняя необходимость 
навязывается человеку и ограничивает его свободу, 

 

Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.
The content is available under Creative Commons Attribution 4.0 License.



59ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

M. V. Chernikov                          The metamorphoses of the concept of freedom. Part 1. The metamorphoses of freedom...

внутренняя – осознается, принимается человеком и 
увеличивает его свободу.

По Марксу, пишет Р. Гароди, внешняя необходи-
мость «господствует, например, в развитии капита-
лизма – строя, при котором люди из-за отчуждения, 
вытекающего из частной собственности на средства 
производства, используются как вещи, человек явля-
ется объектом истории. Когда же Маркс, напротив, 
говорит о необходимом пришествии социализма, то 
речь идет о  необходимости более глубокой: это не 
внешняя необходимость развития системы, в которой 
человек, третируемый как вещь, отсутствует, но о 
необходимости  внутренней, в которой человек уча-
ствует в решении  поставленной задачи: победа со-
циализма не придет сама собой, в силу какой-то не-
обходимости, присущей самим вещам, как если бы 
рабочий класс толкала к этому единственно сила 
инерции механизмов в системе  капитала» [3, с. 562].

И далее: «сказать, что пришествие социализма на 
данном этапе развития капитализма является необхо-
димым, не означает, что он наступит  независимо от 
нас. Это означает, что противоречия капитализма по 
своей природе таковы, что могут быть разрешены 
только упразднением капиталистической  собствен-
ности на средства производства и переходом к соци-
ализму. Но если мы не осознаем этой  необходимости 
или если мы дезертируем, уклоняясь от решения за-
дач, которые это осознание на нас возлагает, или даже 
если, обладая этим сознанием и взяв на себя ответ-
ственность за решение этих задач, мы  допустим 
множество ошибок в стратегии и тактике,  противо-
речие может длиться и, не будучи решено,  приведет 
к застою и загниванию истории, отмеченным  потря-
сениями и катастрофами (кризисами, войнами и т. д.), 
с необходимостью вытекающими из этого  неразре-
шенного противоречия» [там же].

Представляется, однако, что такой  – синхрониче-
ский – подход, хотя и содержит некоторое рациональ-
ное ядро, не в состоянии достаточно полно объяснить 
то парадоксальное сочетание необходимости и сво-
боды, которое ощущалось всеми классическими 
философами: от Платона и Аристотеля до Гегеля. 
Кроме того, бросается в глаза и другой факт. Харак-
терная для ХХ в. так называемая неклассическая 
философия, в частности экзистенциализм и (особен-
но!) постмодернизм, вообще не находит в концепте 
«свобода» составляющей необходимости, трактуя 
свободу лишь как пространство выбора возможных 
действий, при этом подразумевая, что чем шире про-
странство такого выбора, тем более человек свободен. 

Для того чтобы разобраться с этими концептуаль-
ными трудностями, синхронический подход, как 
представляется, оказывается недостаточным. Попы-
таемся использовать возможности диахронического 
подхода и рассмотрим метаморфозы концепта «сво-

бода» от его зарождения до наших дней, а также 
анализируем причины и логику такого концептного 
морфогенеза.

Исследования становления и начальной эволюции 
концепта «свобода» показывают, что свобода «кон-
цептуализуется как обширный и открытый класс 
фундаментально связанных, но вполне самостоятель-
ных в развертывании своего содержания понятий» [4, 
с. 44].

При этом исходное начало или первоначальное 
понятие свободы «основаны на простом позитивном 
определении: нечто жизненное, естественное, благо-
приятное и для отдельного человека, и для сообще-
ства людей, рода, без которого этот человек немыс-
лим, и для породившей и хранящей людей природы» 
[там же, с. 47]. Можно «достаточно уверенно утвер-
ждать, что исходными моментами открытия свободы, 
точнее, ее созидания, вместе с собственной челове-
ческой природой становятся представления о любви, 
росте, красоте, гармонии и счастье, которые воспри-
нимаются как предпосылки, условия и цели челове-
ческого состояния» [там же].

Свобода, таким образом, изначально ценностно 
нагруженное понятие. Можно сказать,  экзистенци-
альная ценность. Свобода – залог и условие благопо-
лучной жизни, залог и условие жизненного роста, 
залог и условие достижения стоящих перед человеком 
целей, успешной реализации смыслов человеческого 
существования. Иллюстрировать это утверждение 
уместно на древнегреческом материале. Греческое 
словопонятие «свобода» (eleytheria) исходно было 
общим для всей древнегреческой культуры и «перво-
начально, … через  метафору роста  выражало  идею  
свободы  как  мира  и  приязни» [там же, с. 59]. Од-
нако затем последовала трансформация концепта.

Решающей причиной стал распад микенской 
цивилизации, павшей под ударами Гераклидов. На-
чинается так называемое дорийское переселение, 
когда дорийские племена захватывают и обживаются 
на Пелопонесском полуострове. В этот период жизнь 
варваризуется и приобретает предельно милитаризо-
ванный характер. Каждое поселение теперь находит-
ся под угрозой военного вторжения и должно уже 
само беспокоиться о своем суверенитете.

«В этих условиях, – пишет современный иссле-
дователь, – внутренний мир и приязнь кардинальным 
образом стали зависеть от внешних условий, которые 
в целом были несвободными, немирными.  Старые и 
новые греческие племена, а также согнанные случа-
ем вместе жители твердынь-полисов могли отстоять 
свой мир, только если им удавалось дать надежный 
отпор любому захватчику.  Вполне закономерно, что 
понимание свободы в образах естественного роста 
было дополнено и перекрыто новыми ассоциациями, 
связанными с войной и завоеваниями.



60 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

Метафорика перемены была связана с актуализа-
цией контраста между своими и чужаками.  При этом 
свои осмыслялись не просто как растущие в мире и 
взаимной приязни, но и как связанные происхожде-
нием, растущие от одного корня. Противостоящие 
свободным чужаки концептуализовались как имею-
щие иное происхождение, что в условиях столкнове-
ния племен и родов, вызванного дорийским пересе-
лением, было более, чем понятно» [там же].

Свобода, таким образом, связывается с понятием 
«свои». Только будучи среди своих, будучи в своем 
(обусловленном общим происхождением и исконным 
проживанием на данной территории) мире, человек 
является свободным. И наоборот, разрушение этого 
мира, захват его чужими лишают человека свободы, 
делают его не-свободным. И только военная победа, 
только изгнание захватчиков ведет к возвращению 
былой свободы, к освобождению.

Эта же логика может быть прослежена и на сла-
вянском материале, применительно, в частности, к 
Древней Руси.

В дальнейшем такое противопоставление свобо-
ды (воли) как независимости и несвободы (неволи) 
как зависимости становится, по крайней мере, в 
рамках европейской культурной традиции основопо-
лагающим. Соответственно, концептуализуются 
смыслы свободы как освобождения от зависимости – 
свобода от  (liberty) и свободы как условия для эф-
фективного целедостижения, условия мирного, бла-
гополучного существования, условия благопреуспе-
яния человека, на основе эффективно работающих (и 
тем самым обеспечивающих свободу) социальных и 
политических институций, – свобода для  (freedom).

Использование этих смыслов понятия «свобода» 
в общемировоззренческом плане мы находим уже в 
философском дискурсе Древней Греции.

Как известно, античная мировоззренческая пара-
дигма космоцентрична. В ее основе лежит понятие 
Космоса как гармоничного, упорядоченного целого. 
В этом Космосе каждая вещь, каждое существо име-
ют свое «место», свое естество, свое предназначение, 
свой «эйдос». Следование порядку Космоса есте-
ственно и в наибольшей мере способствует благопо-
лучию человека. И потому такой (живущий естествен-
но, живущий в согласии и гармонии с порядком 
Космоса) человек истинно свободен. Но, к сожале-
нию, человек не всегда может выстраивать жизнь 
таким образом. Он может попадать в различного рода 
зависимости и становиться, таким образом, несво-
бодным.

Во-первых, человек может попасть в политиче-
скую зависимость, в зависимость от другого челове-
ка (крайний случай – рабство). Во-вторых, человек 
может попасть в зависимость от своих страстей 
(обжора, пьяница, наркоман и т. д.). Наконец, человек, 

может просто заблуждаться относительно своего 
предназначения, не знать свой «эйдос», не знать, что 
означает «быть человеком».

Освобождение от всех такого рода видов зависи-
мостей как условие «правильной» человеческой 
жизни и проповедуют греческие философы.

Для всей греческой мысли общим местом явля-
ется, что раб не обладает достоинством человека, 
соответственно, раб не может быть гражданином 
полиса. Человек – это только политически свободный 
человек.  Поэтому, например, Эпикур предлагает 
человеку вообще не участвовать в общественной и 
политической жизни, дабы не попасть в зависимость 
от других людей, дабы не потерять свою свободу. 
Согласно Эпикуру, человек и может (принцип клино-
мена – случайное отклонение от жестко детермини-
рованной траектории атомов, к которому Эпикур 
возводит свободу человеческой воли), и должен (со-
гласно требованиям разума) уйти в свою частную 
жизнь, в свой «Сад» и там в обществе ближайших 
друзей предаваться естественным радостям жизни.

Если же человек физически не может освободить-
ся от внешней (например, политической) зависимости 
(как допускают стоики, придерживающиеся принци-
па жесткого детерминизма), то его свобода может и 
должна быть обретена в жизни его духа, которому 
следует пребывать в состоянии полной невозмутимо-
сти, – принцип атараксии.

И, конечно, важнейшим условием свободы для 
философов Античности становится постижение ис-
тины (позже будет отчеканено: «И познаете истину, 
и истина сделает вас свободными» [Евангелие от 
Иоанна 8:32] Так, для Сократа свобода – это освобо-
ждение от ложных мнений через философский диалог. 
Платон развивает эту идею, связывая свободу со зна-
нием высшего блага. А поскольку, по Платону, такое 
знание дается человеку только через разум, Платон  
утверждает: «Человек свободен лишь тогда, когда его 
разум властвует над вожделениями» [5].

Аристотель, рассматривающий свободу в контек-
сте политической жизни и этики, также считает, что 
свобода обретается человеком через познание соб-
ственного эйдоса, собственной природы, что дает 
человеку возможность выстраивать свое – правиль-
ное – поведение на основе этого знания. В «Никома-
ховой этике» Аристотель (предвосхищая Спинозу) 
пишет, что свободный человек – это тот, кто действу-
ет в соответствии с собственной природой, а не под 
принуждением: «Свободный человек – причина са-
мого себя» [6].

В средневековой философии концепция свободы 
развивалась в рамках библейской (христианской) 
мировоззренческой парадигмы, которая имела тео-
центрический характер. Нам уже приходилось давать 
ее характеристику: «В основе христианской мировоз-

М. В. Черников        Метаморфозы концепта «свобода». Ч. 1. Метаморфозы свободы....



61ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

зренческой парадигмы лежит идея трансцендентного 
Бога, единого Бога-Творца, Бога-Вседержителя. Если 
языческие боги включены в природное мироустрой-
ство, подчиняются фундаментальной природной 
необходимости, то библейский Бог – внеприродное 
начало.  Он не скован никакой необходимостью, всё 
подвластно воле Его.  Он полагает закон природному 
миру, Он устанавливает порядок мироустройства. Всё 
сущее имеет свое бытие от Бога, который только и 
есть подлинно сущее (самоописание библейского бога 
гласит: «Аз есмъ Сущий» [Исх. 3: 14]). 

Трактовка человека в библейской концептуальной 
традиции также существенно отличается от языче-
ского мировоззрения. Если в последнем человек 
выступает как элемент природного порядка, как зве-
но в цепи природной необходимости, то в библейском 
строе мысли человек, будучи создан по образу и по-
добию Бога, принципиально отличается от всего 
тварного. Человек оказывается вырван из сферы 
чисто природной детерминации и напрямую подчи-
нен Богу. Соответственно, закон человеческого бытия 
уже не может быть выведен из наличного природно-
го мира, он определяется Божественным началом. 
При этом, что весьма существенно, Бог, выступая как 
личностный Абсолют («Он есть Бог живый» [Иерем. 
10: 10]), непосредственно обращается к человеку.  
Человеку не дано видеть Бога (как сказано, Его «ни-
кто из человеков не видел и видеть не может» [1 Тим. 
6: 16]), но дано слышать глас Божий, так что «вера от 
слышания, а слышание от слова Божия» [Рим. 10: 
17]» [7, с. 47].

Средневековая философия характеризуется на-
пряженным диалогом между августинианским и то-
мистским направлениями, в рамках которого обсуж-
дается и вопрос свободы, в том числе свободы чело-
веческой воли. 

Августин, опираясь на полемику с пелагианством, 
утверждал, что после грехопадения человек утратил 
подлинную свободу и может обрести ее лишь через 
Божественную благодать. В трактате «О свободе 
воли» он пишет: «Истинная свобода – это не возмож-
ность грешить, но способность следовать добру, 
данная Богом» [8]. При этом Августин не отрицал 
свободу выбора (liberum arbitrium), но настаивал, что 
без благодати воля человека склонна ко злу («non 
posse non peccare» – «невозможность не грешить»).

Фома Аквинский, в отличие от Августина, стре-
мился согласовать свободу воли с аристотелевской 
этикой и учением о естественном законе. В «Сумме 
теологии» он утверждает, что «человек свободен, ибо 
обладает разумом, который позволяет ему выбирать 
между добром и злом» [9].

Но уже поздняя схоластика (XIII–XIV вв.), для 
которой характерна номиналистическая ориентация, 
смещает акцент с интеллекта на волю как основу 

свободы. Так, Дунс Скот утверждал, что воля чело-
века абсолютно свободна, и даже Бог не детермини-
рует ее действия: «Воля есть единственная причина 
собственного акта» [10]. Оккам развивает эту идею, 
настаивая на индетерминизме воли: даже знание Бога 
о будущем не отменяет свободу выбора («potentia Dei 
absoluta» – абсолютная власть Бога не ограничена 
законами природы).

Спор о соотношении божественного предопреде-
ления и человеческой свободы воли, ведущийся в 
эпоху Возрождения (например, у Эразма Роттердам-
ского и Лютера) подготовил почву для новоевропей-
ского переосмысления феномена свободы. Такое 
переосмысление мы находим в философии Спинозы. 
В «Этике» (1677) Спиноза отвергает развиваемое 
номинализмом представление о свободе как произ-
вольном выборе: «Люди убеждены, что они свободны, 
лишь потому, что осознают свои действия, но не 
знают причин, которыми те определены» [11]. При 
этом, как учит Спиноза, сама воля неотделима от 
разума: волевое «решение» – это просто осознание 
внешних причин, действующих через человека. «Сво-
боден тот, кто руководствуется одним только разу-
мом» [там же, с. 432].

Все события, включая человеческие действия, 
строго причинно обусловлены и подчинены законам 
природы-Бога. Разум, познавая соответствующие 
причинно-следственные закономерности, уясняет 
диктуемую природой-Богом необходимость и застав-
ляет человека действовать согласно этой необходи-
мости. Но такое «заставление» – диалектически 
мыслит Спиноза  – есть в то же время освобождение 
человека, освобождение от возможности принять 
неверные решения и, соответственно, освобождение 
от действий, которые оказываются в конечном счете 
неблагоприятными для человека.

Этот концептуальный ход Спинозы в трактовке 
феномена свободы в новоевропейской философии 
продолжил и фактически завершил Гегель. Он трак-
товал свободу, представив ее не как статичное свой-
ство индивида, а как динамический процесс всемир-
но-исторического развития. В «Философии права» 
Гегель формулирует фундаментальный тезис: «Сво-
бода составляет саму субстанцию духа» [12, с. 59].

Это положение раскрывается через три ключевых 
аспекта:

1) онтологический – свобода как сущностная 
характеристика Абсолютного Духа;

2) исторический – прогрессивное раскрытие сво-
боды в мировом процессе;

3) социальный – реализация свободы в институтах 
государства и права.

При этом Гегель разрабатывает сложную диалек-
тическую концепцию, согласно которой свобода 
проходит три стадии развития: 

M. V. Chernikov                          The metamorphoses of the concept of freedom. Part 1. The metamorphoses of freedom...



62 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

1. Субъективная свобода (личная воля) – «Первая 
свобода есть свобода произвола» [там же, с. 72].

2. Объективная свобода (мораль и право) – «Ис-
тинная свобода предполагает признание свободы 
другого» [13, с. 312].

3. Абсолютная свобода (государство как вопло-
щение разума) – «Государство есть действительность 
нравственной идеи» [12, с. 284].

В рамках такой трактовки Гегель проводит прин-
ципиальное различие между произволом (Willkür) – 
формальной свободой выбора и истинной свободой – 
осознанной необходимостью. Так и появляется зна-
менитое положение Гегеля: «Свобода есть познанная 
необходимость» [14, с. 221].

Эта трактовка свободы проецируется Гегелем на 
социально-политический план, позволяя философу 
дать оригинальную концепцию гражданского обще-
ства и государства.

Первое воплощение свободы – это собственность. 
Обладающие собственностью, нацеленные если не 
на ее преумножение, то, как минимум, на сохранение 
и поэтому вынужденные ею ответственно распоря-
жаться, индивиды составляют гражданское общество. 
Но высшей формой свободы, по Гегелю, выступает 
государство. 

При этом нельзя забывать, что в социально-поли-
тическом плане свобода достигается отнюдь не сразу, 
а только в процессе всемирно-исторического разви-
тия. В «Лекциях по философии истории» Гегель 
формулирует знаменитый тезис: «Всемирная история 
есть прогресс в сознании свободы» [15, с. 63].

Этот прогресс проходит три этапа:
1. Древний Восток (свободен один).
2. Античность (свободны некоторые).
3. Германский мир (свободны все).
Таким образом, мы видим, что основной истори-

ко-философский ход в осмыслении феномена свобо-
ды, основной ход концептуализации свободы со 
времен античной философии и вплоть до самой по-
пулярной в ХIХ в. философской системы, а именно – 
философии Гегеля, неизменно связывал свободу с 
некой высшей необходимостью, познание которой, 
подчинение которой и составляло свободу индивида. 
Такая необходимость задавалась либо законами 
устройства (порядком) Космоса – античная мировоз-
зренческая парадигма, либо Словом (Заповедями) 
Бога – средневековая мировоззренческая парадигма, 
либо, наконец, Разумом – новоевропейская мировоз-
зренческая парадигма. 

При этом во все времена смысловое поле концеп-
та «свобода» включало в себя и такую составляющую, 
как свобода выбора человеком своего поведения, 
называемая обычно свободой воли. Но, как правило, 
свобода воли трактовалась ценностно негативно, 
такая свобода, как считалось, вела человека к греху 

(вспомним учение Августина) и к заблуждениям, 
была стратегически неперспективна и воспринима-
лась преимущественно отрицательно. 

Формально можно было говорить об увеличении 
свободы как об увеличении пространства вариантов 
возможного поведения человека, увеличении про-
странства выбора. Но такое увеличение, как счита-
лось, только затрудняло нахождение оптимального, 
диктуемого Высшей необходимостью поведенческо-
го пути человека, не позволяло ему обрести подлин-
ную Свободу.

Однако, скажем прямо, сегодня такая – классиче-
ская в историко-философском смысле – трактовка 
свободы уже неактуальна и больше напоминает му-
зейный экспонат, нежели постоянно задействованную 
концепцию. А вот трактовка свободы как свободы 
выбора человеческого поведения (безо всякого упо-
минания какой-либо необходимости) радикально 
изменила свой ценностный модус, перейдя от (пре-
имущественно) негативного к позитивному, и стала 
фактически общепринятой. Что же произошло?

ЛИТЕРАТУРА
1. Араб-Оглы Э. Свобода // Философская энцикло-

педия. М. : Сов. энцикл., 1967. Т. 4. С. 559.
2. Гегель Г. В. Ф. Соч. Т. III: Энциклопедия фило-

софских наук. Ч. 3: Философия духа. М. : Госполитиздат, 
1956. 372 с. 

3. Гароди Р. Свобода // Философская энциклопедия. 
М. : Сов. энцикл., 1967. Т. 4. С. 562.

4. Ильин М. В. В поисках начал свободы // Ильин М. В. 
Слова и смыслы. Опыт описания ключевых политиче-
ских понятий. М. : РОССПЭН, 1997. С. 40–79. 

5. Платон. Государство // Собр. соч. : в 4 т. : пер. с 
древнегр. М. : Мысль, 1994. Т. 4. 431 с.

6. Аристотель. Никомахова этика // Соч. : в 4 т. : 
пер. с древнегр. / АН СССР, Ин-т философии. М. : 
Мысль, 1983. Т. 3. С. 1113b.

7. Черников М. В. Философия Правды в русской 
культуре. Воронеж : Изд-во Воронеж. гос. ун-та, 2002. 
201 с. 

8. Августин. О свободе воли, III, 18. URL: https://
azbyka.ru/otechnik/Avrelij_Avgustin/o_svobode_voli/#-
source

9. Фома Аквинский. Сумма теологии, I–II, q. 13, a. 6. 
URL: https://azbyka.ru/otechnik/konfessii/summa-te-
ologii-tom-1/

10. Дунс Скот. Оксфордское сочинение, I, d. 39, 
q. 1–5. URL: https://studfi le.net/preview/6888429/ 

11. Спиноза Б. Этика, доказанная в геометрическом 
порядке / пер. Н. А. Иванцова. М. : Академ. проект, 2015. 
Ч. III, теорема 2, схолия.

12. Гегель Г. В. Ф. Философия права / пер. Б. Г. Столп-
нера. М. : Мысль, 1990. § 4. 

13. Гегель Г. В. Ф. Энциклопедия философских наук : 
в 3 т. / пер. Б. А. Фохта. М. : Мысль, 1977. Т. 3, § 482. 

М. В. Черников        Метаморфозы концепта «свобода». Ч. 1. Метаморфозы свободы....



63ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

14. Гегель Г. В. Ф. Энциклопедия философских наук : 
в 3 т. / пер. Б. А. Фохта. М. : Мысль, 1974. Т. 1, § 158. 

15. Гегель Г. В. Ф. Лекции по философии истории / 
пер. А. М. Водена. СПб. : Наука, 1993. 

Воронежский государственный технический уни-
верситет

Черников М. В., доктор философских наук, профес-
сор кафедры философии, социологии и истории.

E-mail: mv.chernikov@gmail.com

Voronezh State Technical University
Chernikov M. V., Doctor of Philosophical Sciences 

(D.Phil.), Professor of the Department of Philosophy, So-
ciology and History

E-mail: mv.chernikov@gmail.com

M. V. Chernikov                          The metamorphoses of the concept of freedom. Part 1. The metamorphoses of freedom...




