
30 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

УДК 172.15

ДУХОВНО-ЦЕННОСТНЫЕ И СОЦИАЛЬНО-ЭКОНОМИЧЕСКИЕ 
ОСНОВАНИЯ КАПИТАЛИСТИЧЕСКОЙ МОДЕЛИ ЭКОНОМИКИ

В РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ

В. Н. Первушина

Государственный университет правосудия, Центральный филиал

Н. М. Морозова

Воронежский институт МВД России

Поступила в редакцию 4 июня 2025 г.

Аннотация: особенности экономической модели в Российской Федерации рассматриваются в рамках 
мировоззренческо-аксиологического подхода. Обосновываются необходимость и актуальность геокосми-
ческой мировоззренческой парадигмы для реализации идеала социальной справедливости, перехода от 
раздробленности человеческого бытия к единству между народами, культурами и цивилизациями, гло-
бальному справедливому мировому устройству.
Ключевые слова: геокосмическая цивилизация, мир-космос, христианская этика, единство онтологии и 
деонтологии, космическая этика.

Abstract: the features of the economic model in the Russian Federation are considered within the framework of 
the worldview-axiological approach. The necessity and relevance of the geocosmic worldview paradigm for the 
realization of the ideal of social justice, the transition from the fragmentation of human existence to unity between 
peoples, cultures and civilizations, and a global just world order is substantiated. 
Key words: geocosmic civilization, world-cosmos, Christian ethics, unity of ontology and deontology, cosmic 
ethics.

© Первушина В. Н., Морозова Н. М., 2025

Возврат к капиталистической модели экономики 
произошел в России в 90-х гг. ХХ в., который привел 
к смене ценностных установок, появлению новой 
ментальности. Целью настоящего исследования 
является анализ истории становления капитализма 
в России с точки зрения мировоззренческо-аксиоло-
гического подхода, доказывающего правоту В. Зом-
барта о том, что капиталистическую экономику 
создают не только «благочестивые и читающие са-
кральные тексты трудоголики», но и представители 
преступного мира, авантюристы, жулики, о чем 
свидетельствует пример второго этапа нэпа 1990-х гг. 
в России. Начнем с описания влияния православия 
на ведение хозяйства на основе капиталистической 
модели экономики в реалиях феодального общества 
России.

В отличие от католической теологии русская 
святость представляла собой антиномию света и 
тьмы, грозности и кротости, двух полюсов единой 
антиномии, лежащей в самих основаниях Святой 

Руси, что определило и русское сознание, и русскую 
историю.

Философским основанием православного учения 
о морали выступает неоплатонизм, актуализирующий 
мистическое восхождение к Богу, а не борьбу с гре-
хом. Фундамент православной этики составляют 
произведения Максима Исповедника, Иоанна Дамас-
кина, Псевдо-Дионисия Ареопагита и др. Христиан-
ское учение о Благодати приняло в православии 
форму синергизма, т. е. творческого взаимодействия 
божественных и человеческих сил.  Основным поня-
тием выступает «Божественная энергия», которая 
реализуется в форме имен – Благо, Мудрость, Истина, 
Любовь. Действие этих энергий возникает в резуль-
тате аскетической практики: отвлечение от чувств и 
умственных образов приводит к пути открытия бо-
жественного. Через этот процесс происходит преоб-
разование души, т. е. богоуподобление. Другими 
словами, обожение человека совершается через по-
каяние, очищение души и апатию (бесстрастие). 

 

Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.
The content is available under Creative Commons Attribution 4.0 License.



31ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

V. N. Pervushina, N. M. Morozova                 Spiritual-value and socio-economic foundations...

В православии отмечается два круга требований к 
человеку: первый – мирской, который доступен ка-
ждому, второй – монашеский, доступный только из-
бранным. Он включает в себя обеты затворничества, 
столпничества, постничества, молчания и др. 

В. Ю. Катасонов отмечает раздвоенность христи-
анской жизни, которая определялась, с одной сторо-
ны, христианскими предписаниями церкви, с дру-
гой, – внецерковной, связанной с хозяйственной 
жизнью [1, c. 351–353]. Эта раздвоенность сознания 
была характерна не только для католиков, но и для 
православных, поскольку русская религиозная куль-
тура осталась под влиянием патристики с ее проти-
вопоставлением Града Земного и града Небесного с 
пониманием духовного как «сверхчеловеческого» 
благодатного состояния. Этот посыл концентрирует-
ся в понятии Святой Руси, воплощающей дух «нена-
вистного разделения» и «благодатного состояния» 
(В. Н. Топоров), поэтому мирская жизнь, доступная 
каждому, долго не была подвержена регламентации.

Нравственный императив не всегда совпадал с 
реальным положением вещей и в Византии. К. В. Хво-
стова, анализируя социально-экономические пред-
ставления в Византии в ХIV–ХV вв., отмечала, что 
они соответствовали средневековому христианскому 
мировоззрению, носили разный интерпретационный 
характер, иерархический по своей сути. В соответ-
ствии с идеей искупления принимались идеалы бед-
ности, труда, общего блага, аскетизма, собственности, 
не наполненные экономическим содержанием, пред-
полагающие «наличие множества степеней совершен-
ства, отражающих меру приближения к богу…». 
Бедность воспринималась как высшая добродетель. 
Вместе с тем в мирской жизни допускались и одобря-
лись зажиточность и богатство ради общего блага, в 
том числе владение собственностью. Нищета и бед-
ность рассматривались как возмездие Бога. Труд 
оценивался амбивалентно. С одной стороны, с точки 
зрения божественного закона он противоречил ста-
раниям о спасении души, с другой – считался допу-
стимым и необходимым в соответствии с естествен-
ным порядком вещей и человеческим законом [2, с. 
6]. Для человека был характерен страх перед нищетой, 
отсюда попытка приобрести имущество. Византий-
ское общество отличалось осуждением ростовщиче-
ства (ХIV в.). Вместе с тем законодательство Юсти-
ниана содержало разрешение некоторым слоям насе-
ления им заниматься. Размеры процента регулирова-
лись [там же, с. 19]. Государство также поощряло 
торговую деятельность, служившую источником 
доходов населения. Собственность рассматривалась 
как институт вечный и не отчуждаемый, как боже-
ственное установление. Отношения собственности 
формировались в процессе частноправовых операций 
купли-продажи, завещания, дара и т. п., поэтому вос-

ходящие к патристике мировоззренческие традиции, 
их иерархический и плюралистический характер 
позволяли давать разные оценки и интерпретации, 
расширяя диапазон использования христианских 
идей. Только в позднем Средневековье эта раздвоен-
ность была преодолена. Свод правил жизни для 
христианина был оформлен в ХVI в. в «Домострое», 
памятнике древнерусской литературы, выступающем 
оригинальным сводом правил, полезных сведений, 
поучений и наставлений всякому христианину – «и 
мужу, и жене, и детям, и слугам, и служанкам» – для 
ведения хозяйства, создания семейной жизни, заботы 
о материальном достатке, формирования духовной 
атмосферы семьи, воспитания детей. «Домострой» 
предположительно является результатом коллектив-
ного творчества, начатого в Новгородской республи-
ке. Окончательная редакция этого памятника принад-
лежит вполне определенному лицу, духовному на-
ставнику Ивана Грозного – Сильвестру.  

Композиционно 64 главы «Домостроя» условно 
делятся на три части: о строении духовном (религи-
озные наставления, забота о нравственном воспита-
нии); о строении мирском (о семейных отношениях, 
почитании царя) и о строении домовом (хозяйствен-
ные рекомендации) [3]. 64-я глава «Домовое строе-
ние» занимает особое место, она представляет собой 
обобщение личного опыта Сильвестра, его наставле-
ние сыну. Тричастность текста отражает структуру 
человека Средневековья – дух, душа и тело. 

Т. В. Чумакова в работе «В человеческом житель-
стве мнози образы зрятся» («Образ человека в куль-
туре Древней Руси») детально разбирает текст «До-
мостроя» [4]. На некоторые выводы данной работы 
мы будем ссылаться. Труд в Древней Руси восприни-
мался как средство против праздности, источника 
всех зол и пороков. В «Домострое» преодолевается 
отношение к труду как каре Божьей. Кроме того, 
достижение богатства благодаря труду рассматрива-
лось не как цель, а как средство, с помощью которо-
го можно угодить Богу и содержать семью. Забота о 
близких считалась чрезвычайно важной, не поощрял-
ся монашеский постриг, если приходилось покидать 
близких, поэтому противопоставление «мира небес-
ного» и «мира земного», характерного для патристи-
ки, в «Домострое» нет. Наоборот, происходит их 
сближение. В качестве модели не случайно был из-
бран торговый город Новгород. Именно в Новгороде 
концентрация церквей была на торговой стороне 
(в подклетах торговые люди хранили товары). Так, в 
одном пространстве совмещались храм и рынок. 

Примечательно, что в «Домострое» четко разде-
лялось мужское и женское пространство. Женщине 
отводилось домашнее пространство, мужчине – поле 
и военные действия, хотя некоторые письменные 
источники рассказывают о женщинах, которые рабо-



32 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

тали в поле и пахали наравне с мужчинами. Женщи-
ны в ХI–ХIII вв. имели право на владение и распоря-
жение имуществом, а также недвижимостью (землей). 
Законы оберегали женщин от насилия, хотя встреча-
лись статьи, рассматривающие наказания для жен-
щин, совершающих издевательства над мужьями 
(правовое положение женщин было достаточно 
устойчивым).

В русской культуре религиозно-духовным осно-
ванием предпринимательской деятельности высту-
пило старообрядчество (беспоповцы), образ жизни 
которых ориентировался на аскетизм, бережливость, 
трудолюбие. Их уклад парадоксально сочетал рели-
гиозный фундаментализм и чутье к экономическим 
нововведениям. Главное – не стремление к наживе, а 
дело, которое необходимо развивать. Известны целые 
династии предпринимателей-старообрядцев: Моро-
зовых, Рябушинских, Прохоровых, Марковых, Маль-
цевых, Гучковых, Трындиных, Третьяковых. Они 
занимались огромной благотворительной деятельно-
стью. Их девизом было: сколько взял от общества, 
столько должен ему вернуть. Интересно, что наличие 
коллективной ответственности, семейной традиции 
общины староверов реализовывалось в качестве 
банков. Дух аскезы, общинное взаимодействие и эко-
номия в конечном счете приводили к процветанию 
и зажиточности, причем на долю старообрядцев 
приходилось более 50 % всех частных капиталов 
Российской империи. 

О. В. Хархордин, характеризуя русскую Октябрь-
скую революцию 1917 г., обозначил ее как больше-
вистскую реформацию [5, с. 119–167]. Вслед за 
Н. А. Бердяевым он подчеркнул, что внешний атеизм 
(«перевернутая теология») большевиков никого не 
должен вводить в заблуждение, поскольку атеизм 
прикрывал «религиозные по своей сути механизмы, 
объясняющие становление и успехи коммунизма в 
России». Православные практики были трансформи-
рованы в социальную жизнь. О. В. Хархордин провел 
параллель между пуританской реформацией в Англии 
и большевистской революцией в России. Действи-
тельно, можно обнаружить определенные сходства, 
но и, конечно, различия.  Начнем с различий. Во-пер-
вых, пуританский характер большевистской револю-
ции проявился наиболее ярко в 1930-е гг.  И вот по-
чему.  В 1917–1918 гг. революционной идеологией 
выступал анархо-либерализм, имевший к пуританству 
весьма отдаленное отношение. Не случайно первая 
Конституция 1918 г. утверждала прямую демократию 
с республиканской формой правления. В 1918 г. 
Н. А. Бердяев мог выступать с лекциями на тему 
«Почему я не люблю коммунизм?». Терпимо воспри-
нималась проституция, а борьба с этим явлением 

велась исключительно в плане трудового воспитания.  
В декабре 1917 г. была отменена ответственность за 
гомосексуальную связь. Не предусматривалась ответ-
ственность за гомосексуализм и в уголовных кодексах 
1922 и 1926 гг. До мая 1928 г. не было запрета на 
оборот наркотиков. Фактически существовало индиф-
ферентное отношение к наркопотреблению и нарко-
бизнесу как социальному явлению. Как следствие – 
падение роли семьи, рост социальных заболеваний, 
в том числе венерических, падение рождаемости. 
В 1930-е гг. сворачивается социальная реабилитация 
женщин, занимающихся проституцией. По отноше-
нию к ним начала осуществляться репрессивная по-
литика. В 1934 г. вводится уголовная ответственность 
за гомосексуализм с наказанием в виде лишения 
свободы на срок от 3 до 8 лет. В том же году была 
установлена уголовная ответственность за посев мака 
и индейской конопли [6, c. 36–37]. В 1936 г. поста-
новление Центрального исполнительного комитета и 
Совета народных комиссаров СССР запрещало абор-
ты, устанавливало материальную помощь роженицам, 
а также государственную помощь многосемейным, 
расширение сети родильных домов, детских яслей и 
детских садов, усиление уголовного наказания за 
неплатеж алиментов и некоторые изменения в зако-
нодательстве о разводах. Цель была одна – изменить 
демографическую ситуацию в стране, избавиться от 
теории «стакана воды», в которой, по мнению той же 
А. М. Коллонтай, семья признавалась не нужной ни 
государству, ибо отвлекает женщин от полезного 
обществу труда, ни членам семьи, поскольку воспи-
тание детей постепенно берет на себя государство. 
Изживший себя институт семьи противоречит идее 
коммунизма; вместо нее надо просто создать фонд 
помощи всем, кто нуждается из-за последствий сво-
бодной любви. Сексуальная революция 20-х гг. ХХ в. 
в России и гендерное социальное равенство опереди-
ли Запад лет на сорок.

С 1930-х гг. можно говорить о сходстве коммуни-
стической морали с пуританской.  Это – аскетизм, 
причем не только как моральный принцип, но и как 
практика, включающая пренебрежение к материаль-
ным ценностям жизни; отношение к социальной 
деятельности как долгу; пламенную веру в доктрину 
(религиозную, коммунистическую); «индивидуали-
зацию веры на преображении души в свете открове-
ния»; приоритет общественных интересов над лич-
ными, что делало неактуальным понятие «личная 
жизнь»; теологию труда в духе классической полит-
экономической науки, в том числе А. Смита; возве-
дение святости в систему (идея жертвенности во имя 
общего блага).  Создание царства Божьего на земле 
формировало ненависть к врагам строителей нового 

В. Н. Первушина, Н. М. Морозова    Духовно-ценностные и социально-экономические основания...



33ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

общества, проявившуюся в практике обличения и 
наказания врагов народа (формирование святой со-
вести или сознательности через самопожертвование 
или мученичество); личная жизнь находилась в поле 
зрения коллектива (общества); осуществлялся пар-
тийный надзор над жизнью, включая личную.

Различие заключается в резко выраженном ути-
литарном характере пуританизма и церковно-поли-
цейском надзоре над жизнью верующих, идеализации 
делового человека. Цель трудовой деятельности – Бог 
и достижение богатства. М. Вебер отмечал, что капи-
тализм уже его времени не нуждался в духе аскезы 
[7, с. 206].

В 1990-е гг. начался слом советской системы, ее 
идеологическое разрушение. Но без идеологии жить 
нельзя, поэтому была заимствована либеральная 
идеология с ее составляющими: права человека, сво-
бода, демократия в американской упаковке. В этом 
духе написана и Конституция 1993 г., в которой кон-
статируется отсутствие государственной идеологии, 
провозглашается идеологический плюрализм (дошло 
до того, что стали сравнивать фашизм с коммунизмом, 
и ничего, а потом удивляемся, почему в Европе сно-
сят памятники нашим воинам-освободителям). На-
чался тотальный разрушительный процесс. Повтори-
лись некоторые идеологемы 1920-х гг. (сексуальная 
революция), но уже без религиозно-моральной ком-
поненты. Возобладал моральный нигилизм (подвер-
глись осмеянию моральные идеалы самопожертвова-
ния, бескорыстия, ориентации на общее благо, соци-
альной справедливости, т. е. всё духовное основание 
советской эпохи), на котором пытались построить 
светлое буржуазное будущее. Но были ли у нас (при 
советской системе однозначно были) духовно-мо-
ральные составляющие для строительства буржуаз-
ного завтра? В дореволюционной России были – те 
же старообрядцы. В. Ю. Катасонов приводит инте-
ресный материал о христианской альтернативе капи-
тализму на примере исторического опыта России [1, 
с. 367–383].  Стали строить «новое» общество по 
американским лекалам. В итоге получили капитализм 
ХIХ в. периферийного типа с олигархатом, чьи капи-
талы и интересы находятся за рубежом, с сервис-
но-сырьевой формой экономики, разрушенной нау-
коемкой промышленностью (формируется техноло-
гическая зависимость от центра капитализма), воров-
ством, коррупцией, предательством, геополитически-
ми потерями и т. д. В социальной сфере отмечалось 
и отмечается колоссальное социальное расслоение. 
Появилась проблема бедных, бездомности, усилилась 
эксплуатация лиц наемного труда (феномен убериз-
ма); в политической сфере – увеличилась роль чинов-
ничьей бюрократии, приобретающей характер оли-

гархии, отмечалась неэффективность системы 
управления (все проблемы регионального характера 
решаются благодаря вмешательству центра); на уров-
не общественной психологии – рост немотивирован-
ного насилия, индивидуализма, потребительской 
психологии, недоверия друг к другу; отмечается 
возврат к архаике в сфере культурной индустрии – 
спрос на предсказателей, телевизионную развлека-
ловку, сексуальное раскрепощение и т. п. Под жерно-
ва товарно-денежных отношений попали сферы об-
разования, здравоохранения и культурной политики 
(обучение по Болонской системе, лечение по страхо-
вой медицине, развлечение по стандартам западной 
массовой культуры). В итоге за годы реформ – 1991–
1993 гг. – произошло сокращение населения, по су-
ществу – демографическая катастрофа, сопоставимая 
с потерями в Великой Отечественной войне. Купиро-
вание началось, но еще не преодолено. Отмечался 
рост социальных и венерических заболеваний, суи-
цидов, что сопровождает обычно радикальные соци-
альные преобразования [8, с. 8–54].

И дальше можно продолжать критический анализ, 
опираясь на работы советских обществоведов сере-
дины ХХ в. и представителей критической теории 
Франкфуртской школы, анализирующих жизнь бур-
жуазного общества ушедшего века. Проведение СВО 
обнажило многие проблемы экономической модели, 
начало которой было положено в 1990-е гг. в нашей 
стране. Постепенно стал происходить отход от сер-
висно-сырьевой экономики в Российской Федерации. 
Кроме того, в современном мире обнаружилась не-
устойчивость глобальной экономической системы, 
проявившаяся в разрушении глобалистской амери-
канской модели неоколониального типа. В свое время 
З. Бжезинский утверждал, ссылаясь на работу 
Х. Кона, что в ХХ в. человек стал в меньшей степени 
уверен в себе, чем в ХIХ в., из-за возврата фанатич-
ности веры, уничтожения целых народов, безжалост-
ности и варварства [9, с. 251]. Далее следует утверж-
дение о том, что современная цивилизация существу-
ет благодаря верховенству Америки. И «прямо 
оспаривать» это верховенство «в практическом 
ключе остальному миру не по силам» [10, c. 14]. 
Россия слаба по сравнению с Китаем, лидеры кото-
рого отличаются прагматизмом, поэтому они не за-
интересованы в конфликте с Америкой, поскольку 
Китай нуждается в иностранных инвестициях и 
технологиях. Внезапный конец американской гегемо-
нии погрузил бы мир в хаос, а анархия, возникшая в 
таком случае, привела бы к насилию, разрушениям и 
конфликтам. Но и постепенный, по мнению З. Бже-
зинского, «упадок США» привел бы к аналогичным 
последствиям, поэтому необходимо «поэтапное и 

V. N. Pervushina, N. M. Morozova                 Spiritual-value and socio-economic foundations...



34 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

контролируемое перераспределение власти», транс-
формируемое в «структуру глобального сообщества, 
основанного на совместных интересах и располага-
ющего своими наднациональными механизмами», 
выполняющими функции безопасности, «традицион-
но принадлежавшим национальным государствам» 
[там же, c. 15]. Автор приходит к выводу, что без 
сохранения гегемонии США мировой цивилизации 
придет конец, ибо Америка, «опора глобальной ста-
бильности», являлась и является лидером в борьбе с 
мировым злом типа «тоталитарного коммунизма» или 
международного терроризма. Если не будет конста-
тации мирового зла и объединения всех сил под ру-
ководством США как оплота демократии, то «гло-
бальной роли Америки быстро настанет конец» [там 
же, c. 17], хотя США злоупотребляли своим могуще-
ством, отступая «от своей универсальной привержен-
ности к демократии, когда нам это было удобно» [11, 
c. 253].

Позднее о значении глобалистской конструкции 
мира писал и А. Печчеи [12, c. 153–162, 196, 198, 214, 
302], один из основателей Римского клуба, поставив-
ший вопрос о переходе «общества потребления  в 
общество сохранения», в котором проблема роста 
населения, «лишних людей», голода, нехватки про-
довольствия должна решаться с  внедрением «каче-
ственно новых норм взаимоотношений между людь-
ми, основанных на принципах солидарности и со-
трудничества», «реорганизации и рационализации 
мировой промышленной системы», утверждении 
нового гуманизма, основанного на «чувстве глобаль-
ности, любви к справедливости и нетерпимости к 
насилию». Глобализм предполагает наличие единства 
мира и целостности человечества, «отражающей суть 
и основу всей Вселенной». Преодолеть «самоуправ-
ство правительства», идти к мировому сообществу, в 
основу которого легла бы система скоординирован-
ных центров принятия решений, охватывающая все 
уровни человеческой организации – от локального до 
глобального». Глобальные проблемы – климат, кос-
мос, атмосфера, океаны, полярные районы.  Но самая 
главная глобальная проблема – рост численности 
населения, который представляет собой беспреце-
дентное бедствие, требующее вмешательства и кон-
троля. В противном случае придется прибегнуть к 
мальтузианской политике, например, искусственно 
вызванной пандемии или массовой стерилизации [13].

 Происходящий демонтаж однополярного мира 
вызывает потребность не только в установке на мно-
гополярный мир, но и в определении того, на каком 
ценностном основании, сохраняя свою националь-
но-культурную идентичность, объединяться с други-
ми. Такой моделью объединения, на наш взгляд, 

выступает русский космизм, предложивший геокос-
мическую мировоззренческую парадигму вместо 
антропоцентристской. В русской философии пробле-
ма философии хозяйства, соотношения храма и рын-
ка была поставлена и проанализирована С. Н. Булга-
ковым. Он рассматривал этот вопрос с точки зрения 
научно-эмпирической, трансцендентально-критиче-
ской и метафизической [14, с. 4]. Русский мыслитель 
подвергал критике понимание мира как хозяйства 
исключительно с экономической точки зрения, а мощь 
человечества преимущественно в экономическом 
смысле слова. Возникает вера в богатство, а не в 
человеческую личность. И далее в русле русской 
философской традиции С. Н. Булгаков анализировал 
хозяйство с позиции идеала софийного хозяйства и 
общего дела Н. Ф. Фёдорова, которое оказало на него 
огромное влияние, а философию хозяйства анализи-
ровал в рамках геокосмизма. В антропоцентристской 
парадигме природа рассматривается как объект. Это 
парадигма господства и культа потребления, по сути 
паразитарная (Н. Ф. Фёдоров), в том числе по отно-
шению к природе, «…истощение, опустошение, 
хищничество, относительно и друг друга (изобрете-
ние истребительнейших орудий и вообще средств для 
взаимоуничтожения) [15, с. 55]. С результатом такой 
деятельности человечество столкнулось в ХХI в.: 
изменение климата, появление новых заболеваний, 
нехватка природных ресурсов и возникающих на этой 
основе конфликтов регионального и геополитическо-
го уровней. Соединение хозяйства и жизни у С.Н. Бул-
гакова ориентировано на сохранение и приумножение 
всех ее форм. Экономическая логика должна быть 
подчинена интересам воспроизводства человека 
(у С. Н. Булгакова и Н.Ф. Фёдорова поставлена эта 
проблема шире – воспроизводство любой формы 
жизни).  «Хозяйство есть функция жизни, уже создан-
ной и существующей» [14, с. 116]. Подлинное хозяй-
ство, согласно С. Н. Булгакову, – сохранение всех 
форм жизни, а также их преумножение. Представи-
тели русского геокосмизма первыми поставили про-
блему преодоления «гнета природы», связав ее с 
глобальными экологическими вопросами.  Становле-
ние геокосмической цивилизации невозможно без 
морализирующего сознания, сочетающего идею ан-
тропоцентризма с трансцендентностью.  Основная 
софийная задача человека в Космосе – духовное 
преображение человека, проявление скрытого эволю-
ционного потенциала и внешней, и собственной че-
ловеческой природы. В этом вся суть грядущего ду-
ховного преображения человека. Человек должен 
стремиться к богочеловеческой идентичности, совер-
шенствуя свое духовное и телесное начало. Эти 
ценностные установки могут выступать как альтер-

В. Н. Первушина, Н. М. Морозова    Духовно-ценностные и социально-экономические основания...



35ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

натива «зеленой экономике» и трансгуманизму.  Здо-
ровая окружающая среда и сохраненные для челове-
чества природные ресурсы – это абсолютная цен-
ность, которая ясно осознавалась в русской философ-
ской традиции в работах С. Н. Булгакова и Н. Ф. Фё-
дорова. 

Может ли геокосмическая модель стать моделью 
ХХI в.? Ответ, думается, однозначен – да. Предста-
вители русского космизма в лице Н. Ф. Фёдорова, 
В. И. Вернадского, К. Э. Циолковского, А. Л. Чижев-
ского и других подвергали критике отношение к 
природе как объекту (ренессансный гуманизм). 
Именно ренессансный гуманизм считается виновным 
в культивировании своеволия (грешили, но не кая-
лись), субъективизма, эгоизма и индивидуализма, 
отсюда проблема космического, природного, соци-
ального одиночества. Тем самым задолго до осмыс-
ления глобальных экологических проблем середины 
ХХ в. они были заявлены в русском космизме. Пред-
ставители русского космизма предлагают иные ак-
центы. Человек – это не Бог, а природа не является 
объектом. Нельзя говорить о самодостаточности че-
ловека, ибо нельзя представить себе отсутствие 
биологических (природных) корней у него. Помимо 
биосоциальной природы человека, которая артикули-
рует преимущественно внешнее, необходимо, соглас-
но русскому космизму, найти соразмерное душе че-
ловека, а для этого потребуется космическое про-
странство. Только в космосе возможно исчезновение 
различия между внутренним и внешним (учение о 
ноосфере В. И. Вернадского, становление которой 
представляет собой естественный процесс) [16, 
с. 139–150].  Представители русского космизма вер-
нули сознанию человека космическое измерение, 
впервые указали на причину потери связи человека 
со Вселенной (термин предпочтительнее космоса, так 
как представляет собой дом, в который можно все-
литься всем миром), приведшей к экологическим 
проблемам, возникшим в результате этого разрыва. 
Человек является частью космоса (А. Л. Чижевский), 
поэтому его поведение (самоубийство), здоровье 
(скоропостижная смерть) «обусловливаются ходом 
космических, метеорологических и геофизических 
факторов (перемены погоды, атмосферное давление, 
температура, сильные ветры и т. п.)» [17, с. 36]. Че-
ловек реагирует на «космическую информацию» 
(В. И. Вернадский). Кроме того, русские космисты 
[18] предприняли попытку рассмотреть мир не как 
феномен истории, а как мир-космос.  

Сейчас много пишется о необходимости филосо-
фии многополярности, признающей существование 
множества уникальных цивилизаций, и это важно, 
учитывая негативный опыт глобализма в американ-

ской версии (А. Г. Дугин). Опыт показывает, что ка-
питализм как экономическая модель не в состоянии 
на глобальном уровне решить экологические пробле-
мы, стоящие перед человечеством. Экономическая 
модель должна учитывать национально-культуроло-
гические особенности (примеры стран Северо-Вос-
тока Азии, реализующих в экономической жизни 
механизмы далеко не рыночных мер).  Россия – госу-
дарство-цивилизация с уникальной культурой, ког-
да-то занимающей статус второй супердержавы в 
мире, – вновь становится привлекательной для бытия, 
чему способствуют постепенно создаваемые благо-
приятные условия для проживания на бытовом уров-
не.  Геокосмический проект русского философа 
Н. Ф. Фёдорова как раз предлагает пути объединения 
человечества на основе соединения сциентистского 
и экзистенциального подходов. Сциентистский под-
ход включает решение санитарного (по терминологии 
Фёдорова) вопроса, т. е. познание законов природы 
(свобода – познанная необходимость), чтобы не быть 
«в полной зависимости от этих природных случай-
ностей», как то: регуляция погоды, предвидение 
природных катастроф, управление движением земли, 
решение продовольственного вопроса, голода, эпи-
демий, – т. е. обратить слепую силу природы в управ-
ляемую разумом. Это выводит нас за пределы земно-
го шара [15, c. 85, 351, 353, 362]. Человек, как актив-
ный исполнитель божьей воли, природно-космиче-
ское существо, землянин, является деятелем по своей 
сути, должен направить свои усилия на регуляцию 
природы и объединения всех на пути преодоления 
неродственности для достижения человеком богопо-
добной власти. Казалось, утопия. Но человек достиг 
богоподобной власти, фактически взяв под контроль 
процесс репродукции, «…полное обращение слепой 
силы – рождения – в сознательное действие» [там же, 
c. 354]. В настоящее время в биологии [19] проводят-
ся исследования по программе «митохондрия» – оста-
новка или блокирование программы старения орга-
низма. Пришло время Homo Sapiens Liberatus, 
утверждает В. П. Скулачёв, человека, освободивше-
гося от тирании генома старения. Процесс биологи-
ческой эволюции, отличающийся пассивно-страда-
тельным характером, заменяется сознательно-преоб-
разовательной деятельностью (репродукция in vitro, 
неонатальный скрининг новорожденных). В Россий-
ской Федерации их насчитывается 36, в Японии – 11, 
Великобритании – 5; редактирование гена и т. п. 
приводит к раннему выявлению заболевания и его 
купированию или профилактике, что способствует в 
целом (мечта Н. Ф. Фёдорова) восстановлению «те-
лесного и душевного здоровья», освобождению от 
хронических, эпидемических и наследственных за-

V. N. Pervushina, N. M. Morozova                 Spiritual-value and socio-economic foundations...



36 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

болеваний. Пока еще смерть не победили, но идем по 
пути, начертанному Н. Фёдоровым. Далее. Встав на 
путь сциентизма, человек должен преобразовывать и 
свой способ существования, стать автотрофным (са-
мопитающимся) существом, т. е. изменить формы 
питания и источники энергии, заняться своим духов-
ным преображением, связанным с преображением 
мира. Век нефти и газа когда-нибудь закончится. 
Необходимы альтернативные источники энергии 
(энергия Солнца, например). 

Экзистенциальный подход (жизнь – смерть – бес-
смертие) русского философа отличается от предста-
вителей западного экзистенциализма (Ж.-П. Сартр, 
А. Камю), которые артикулировали самоценность 
единичной субъективности и отрывали ее от косми-
ческой и социальной целостности. Выпадение из 
целого, разрыв жизни и смерти делали восприятие 
жизни и смерти трагичным, а мир – чуждым и враж-
дебным человеку. Исчезает значение связи с челове-
чеством. Н. Ф. Фёдоров воспринимает экзистенци-
альность в религиозном (христианском) смысле – как 
победу жизни над смертью (жизнь – смерть – воскре-
шение). Основная задача науки заключается в борьбе 
со смертностью человека. Во всей истории философ-
ской мысли Фёдоров подходит к факту индивидуаль-
ной конечности человека революционным образом.  
Для него смерть не обладает обязательным онтоло-
гическим статусом, поэтому жизнь не приобретает 
трагический окрас, как у представителей западного 
экзистенциализма. Для Фёдорова смерть еще не изу-
ченное явление с научных позиций, «всеобщий орга-
нический порок». Поэтому начать надо с того, что 
всеми признаваемую безусловность смерти нужно 
поставить под вопрос. Уже в наши дни человек начи-
нает вторгаться в царство смерти (митохондрия), 
отодвигая ее границы. Фёдоров считал, что все умер-
шие, в какие бы отдаленные века не произошел их 
уход из жизни, должны считаться клинически мерт-
выми, а все живые, пока они живы, должны быть 
мобилизованными на поиски средств для доказатель-
ства окончательной недействительности их смерти, 
т. е. для возвращения их к жизни. Фёдоров призыва-
ет не к лично-эгоистическому «помни о смерти», а к 
нравственному, скрыто содержащему обязанность и 
долг – «помни о смерти» и «помни о жизни». В дол-
ге воскрешения у Фёдорова соединяются «momento 
mori» и «momento vivere». В своей отдельности ори-
ентированность на смерть источает экзистенциаль-
ную трагедию, тоску, страх, второе – гедонистиче-
скую устремленность. В федоровской перспективе 
предлагается трезвый взгляд в лицо трагедии, ее 
преодоление, выход к апофеозу жизни.  Человечество 
должно вернуться в Эдем. Цель человечества – борь-

ба со смертью, завоевание бессмертия и восстановле-
ние жизни. Человечество, объединенное заботой о 
регулировании природы, оказывается по ту сторону 
смерти и зла, т. е. в космическом бессмертии. Отно-
шение к смерти разделяет геокосмическую и антро-
поцентристскую цивилизацию. Уничтожение смерти 
связано с воссозданием себя из простых элементов. 
Человек станет причиной самого себя. Воскрешение 
будет нравственной победой. Опять, казалось бы, 
утопический проект (но в настоящее время проводят-
ся же генетические эксперименты пока с ограничен-
ными практическими результатами, но с большими 
научными перспективами с редактированием генов 
по возвращению исчезнувших видов животных. В бу-
дущем подобные технологии могут быть применены 
для создания животных с заранее заданными каче-
ствами. Это может изменить подходы в сельском хо-
зяйстве, селекции и даже охране исчезающих видов). 

Воскрешение – это та цель, которую должно по-
ставить перед собой человечество, что возведет его на 
уровень идеально-должного. Всеобщее воскрешение 
– внесение сознания в космос, превращение Вселенной 
из хаоса в космос.  Воскрешение невозможно для 
носителей теперешнего типа паразитарной жизнедея-
тельности. Прежде необходимо найти смысл «космо-
са» истории. В дальнейшем благодаря общему делу 
возможно не только воскрешение каждой человеческой 
личности, утраченной в смерти, но и преображение 
природного мира в неприродный, божественный тип 
бытия. Всё человечество будет большой семьей, свя-
занной единой судьбой и общими предками.

Воскрешение рассматривается Фёдоровым не 
только на метафизическом уровне, но и на культуро-
логическом. Родовой характеристикой человека яв-
ляется смертный и сын. Быть, по Фёдорову, – значит 
быть сыном. «Дети, утратив связь с отцами, утратили 
и цель в жизни» [15, c. 348]. Фёдоров обратил внима-
ние на то, что с позиции так называемого прогресса 
«отцы и предки» становятся подсудимыми. Истори-
ки – «это судьи над умершими» [там же, c. 79]. От-
четливо прослеживаются критика морализаторского 
подхода к истории, ее переписывание, смена оценок 
к деятельности того или иного исторического деяте-
ля и т. п.

Русский космизм является одним из проявлений 
русской идеи, «всечеловеческой и всемирной», вы-
растающей из духа общинности и ответственности. 
Фёдоров предложил свой творческий вариант реше-
ния экологических проблем, позволяющий эффектив-
но решать их в наше время. Выдвинутая им косми-
ческая этика, объединяющая всё человечество в 
форме диалога наций и различных культур, каждая 
из которых вносит свой вклад в «строительство ноо-

В. Н. Первушина, Н. М. Морозова    Духовно-ценностные и социально-экономические основания...



37ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

сферы», является действенным средством для воспи-
тания в духе межнационального согласия и противо-
стоит конфликту «национальных эгоизмов». Идея 
преемственности, памяти, связи с духовным насле-
дием прошлого, являющаяся основополагающей в 
философии Фёдорова, актуальна и в наши дни. Раз-
мышления русского мыслителя о необходимости 
нравственной ориентации всех сфер человеческого 
знания и творчества, о соединении науки и нравствен-
ных ценностей, о примирении союза веры и знания 
в общем деле сохранения жизни на Земле, современ-
ны как никогда. В этом плане философское учение 
Фёдорова не имеет аналогов в мировой филосо-
фии. Он объединяет науку и космическую этику, 
онтологию и деонтологию («главное то, что должно 
быть») [там же, c. 81], направив усилия человечества 
на борьбу с самым главным врагом – смертью, сферы 
сущего и должного (долженствующее бытие, лишен-
ное сотворенных черт, т. е. порядка рождений и 
смертей). 

Масштаб проблем, стоящих сегодня перед чело-
вечеством, огромен, можно сказать, судьбоносен – 
глобальные экологические проблемы, связанные с 
истощением природных ресурсов, угроза третьей 
мировой войны, терроризм, межэтнические конфлик-
ты и т. д Идеи космизма Н. Ф. Фёдорова вполне от-
вечают «зеленой повестке» решения современных 
экологических проблем, реализации идеала социаль-
ной справедливости, перехода от раздробленности 
человеческого бытия к единству между народами, 
культурами и цивилизациями, глобальному справед-
ливому мировому устройству. Философско-метафи-
зическое основание этого единства содержится в 
русской духовной культуре и философии.

Итак, объединение людей возможно на космиче-
ско-экологической основе. Для того чтобы действи-
тельно стать частью этого целого, космическо-природ-
ного, необходимо установить связи между искусствен-
но созданным (мегаполисы, например, техника, ген-
номодифицированные продукты) и природой. Чаще 
всего они нарушаются, и искусственное создается без 
согласования с природой. Люди слишком сильно упо-
вают на искусственно созданное, на логику внешнего 
– от машин до искусственного интеллекта, утратив 
связь с духовно-нравственным, с попыткой стать дей-
ствительно частью космически-природного. Именно 
это приводит к губительным глобальным проблемам 
экологического, социального и ценностного характера. 
Выход из создавшейся ситуации – объединение чело-
вечества на пути к освоению космоса – таков посыл 
русского космизма.  Футурологические представления 
западных авторов отличаются мрачным характером 
апокалипсического плана: ядерная катастрофа, восста-

ние машин, появление киборгов, власть искусствен-
ного интеллекта и т. д. Позитивного сценария будуще-
го нет. Неслучайно увлечение И. Маска идеями 
К. Э. Циолковского о том, что пора покинуть Землю, 
являющуюся колыбелью человечества, нужно оккупи-
ровать Марс, пока не поздно. 

Иной сценарий предлагает русский космизм: 
осуществить победу над временем и покорить про-
странство. Русские мыслители предлагают радикаль-
ный вариант Богочеловеческого проекта. Выход в 
космос с целью обустроить там жизнь. Вместо декар-
товского индивидуализма западной культуры провоз-
глашаются соборность и космизм, нравственные идеи 
братства и родственности, идеи «всечеловеческой и 
всемирной» любви и всеобщего счастья (Н. Ф. Фёдо-
ров).  Судьба человека рассматривается в контексте 
всемирно-исторической судьбы человечества, поэто-
му прагматически-утилитарное отношение к жизни 
тоже приобретает специфические черты: улучшить 
мир и достичь мирового блага. 

ЛИТЕРАТУРА
1. Катасонов В. Ю. Религия денег : духовно-рели-

гиозные основы капитализма. М. : Кислород, 2014. 408 с.
2. Хвостова К. В. Социально-экономические про-

цессы в Византии и их понимание византийцами-совре-
менниками (ХIV–ХV вв.). М. : Наука, 1992. 191 с.

3. Домострой / подг. текста и пер. с древнерус. 
Д. В. Колесова. М. : АСТ, 2016. 288 с. 

4. Чумакова Т. В. «В человеческом жительстве мно-
зи образы зрятся» : образ человека в культуре Древней 
Руси. СПб. : С.-Петерб. филос. об-во, 2001. С. 132–146. 

5. Хархордин О. В. Основные понятия российской 
политики. М. : Нов. лит. обозрение, 2011. 328 с.

6. Гилинский Я. И. Криминология : теория, история, 
эмпирическая база. СПб. : Питер, 2002. 384с.

7. Вебер М. Избранные произведения. М. : Прогресс, 
1990. 808 с.

8. Гражданкин А. И., Кара-Мурза С. Г. Белая книга 
России : строительство, перестройка и реформы 1950–
2013. М. : Науч. эксперт, 2015. 728 с.

9. Бжезинский З. Великая шахматная доска. М. : 
Междунар. отношения, 1998. 256 с.

10. Бжезинский З. Выбор : глобальное господство 
или глобальное лидерство. М. : Междунар. отношения, 
2005. 288 с.

 11. Бжезинский З., Скоукрофт Б. Америка и мир. 
М. : Астрель, 2012. 317 с.

 12. Печчеи А. Человеческие качества. М. : Прогресс, 
1985. 311 с.

13. Peccei A. The Chasm Ahead. N. Y. : The Macmillan 
Company, 1969. 297 p.

14. Булгаков С. Н. Философия хозяйства. М. : Наука, 
1990. 412 с.

15. Федоров Н. Ф. Соч. М. : Мысль, 1982. 710 с.

V. N. Pervushina, N. M. Morozova                 Spiritual-value and socio-economic foundations...



38 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

16. Вернадский В. И. Биосфера и ноосфера. М. : 
Наука, 1989. 261 с.

17. Чижевский А. Л. Земля в объятиях Солнца. М. : 
Эксмо, 2004. 928 с.

18. Гиренок Ф. И. Русские космисты. М. : Знание, 
1990. 64 с. 

19. Скулачев В. П., Скулачев М. В., Фенюк Б. А. 
Жизнь без старости. М. : Моск. гос. ун-т, 2014. 346 с.

В. Н. Первушина, Н. М. Морозова    Духовно-ценностные и социально-экономические основания...

Государственный университет правосудия, Цен-
тральный филиал

Первушина В. Н., доктор философских наук, про-
фессор кафедры гуманитарных и социально-экономи-
ческих дисциплин

E-mail: VeraValen47@ yandex.ru

Воронежский институт МВД России
Морозова Н. М., доктор философских наук, профес-

сор кафедры социально-гуманиитарных дисциплин
E-mail: nadezhdamorozova11@gmail.com

State University of Justice, Central Branch
Pervushina V. N., Doctor of Philosophical Sciences, 

Professor of the Humanities and Social and Economic Dis-
ciplines Department 

E-mail: VeraValen47@ yandex.ru

Voronezh Institute of the Ministry of Internal Aff airs of 
Russia

Morozova N. M., Doctor of Philosophy, Professor of 
the Department of Social and Humanitarian Disciplines

E-mail: nadezhdamorozova11@gmail.com




