
23ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

УДК 141

КАТЕГОРИЯ СОБОРНОСТИ В ФИЛОСОФСКОМ НАСЛЕДИИ 
БРАТЬЕВ ТРУБЕЦКИХ

И. А. Лебедев

Нижегородский государственный педагогический университет имени К. Минина
(Мининский университет)

Поступила в редакцию 15 ноября 2025 г.

Аннотация: категория соборности – одна из наиважнейших в отечественной интеллектуальной куль-
туре. Однако вопрос истории ее возникновения и последующей рецепции рядом отечественных, и не 
только отечественных, фи лософских и политических традиций мало изучен. Представляется, что одним 
из наиважнейших моментов в истории данного понятия было его заимствование из славянофильской 
традиции в метафизику Всеединства как одну из основных традиций русской метафизики. Эта рецепция 
происходит в трудах братьев Трубецких, философское наследие которых еще в недостаточной степени 
оценено в современной гуманитарной науке. Цель данной статьи – исследование значения категории 
соборности в философском наследии братьев Трубецких и сравнительный анализ их представлений, свя-
занных с данным понятием. Именно братья Трубецкие заимствовали категорию соборности от славя-
нофилов и осуществили ее синтез с концепцией Богочеловечества, принадлежащей В. С. Соловьеву. 
В результате в философии С. Н. Трубецкого вводится категория «соборного сознания». Е. Н. Трубецкой 
критически подходит к концепции своего брата, носящей универсальный характер, и переосмысливает 
ее в ортодоксальном ключе, сближаясь с традицией современного ему академического богословия.
Ключевые слова: соборность, всеединство, метафизика, соборность, философия сознания, индивидуа-
лизм, персонализм. 

Abstract: the category of «sobornost» is one of the most important in Russian intellectual culture. However, the 
question of the history of its origin and subsequent reception by a number of domestic, and not only domestic, 
philosophical and political traditions has been little studied. It appears, that one of the most important moments 
in the history of this concept was its borrowing from the Slavophile tradition into the metaphysics of Unity, as one 
of the main traditions of Russian metaphysics. This reception takes place in the works of the Trubetskoy brothers, 
whose philosophical legacy is still insuffi  ciently appreciated in modern humanities. The purpose of this article is 
to study the meaning of the sobornost category in the philosophical heritage of the Trubetskoy brothers and a 
comparative analysis of their ideas related to this concept. It was the Trubetskoy brothers who borrowed the 
category of conciliarity from the Slavophiles and carried out its synthesis with the concept of God-manhood be-
longing to V. S. Solovyov. As a result, the category of «conciliar consciousness» is introduced in S. N. Trubetskoy’s 
philosophy. E. N. Trubetskoy takes a critical approach to his brother’s universal concept and rethinks it in an 
Orthodox way, drawing closer to the tradition of his contemporary academic theology.
Key words: conciliarity, unity, metaphysics, conciliarity, philosophy of consciousness, individualism, personalism.

© Лебедев И. А., 2025

 

Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.
The content is available under Creative Commons Attribution 4.0 License.

Понятие соборности активно используется в оте-
чественном интеллектуальном пространстве и входит 
в число часто называемых традиционных ценностей. 
Между тем это категория древняя по содержанию, но 
сравнительно новая по форме. Сам термин впервые 
появился в русских переводах великого русского 
философа, основателя славянофильства А. С. Хомя-
кова в 60-е гг. XIX в. [1, c. 177–192]. Среди славяно-
филов данный термин употреблялся мало. Более 
активное его применение мы находим у русских 

религиозных философов, принадлежавших к тради-
ции метафизики всеединства, и у представителей 
православного академического богословия [2, 
c. 427–440]. 

Братья Сергей Николаевич и Евгений Николаевич 
Трубецкие – недооцененные отечественные филосо-
фы, на чье философское творчество повлияли и 
А. С. Хомяков, и В. С. Соловьев. Соответственно, в 
их идейном наследии мы можем проследить влияние 
ключевых философских идей последних – учения 



24 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

Хомякова о соборности как о «единстве во множе-
стве» и учения Соловьева о всеединстве.

Специфика интеллектуального становления. 
Если говорить о некой схожести обстоятельств, по-
влиявших на становление философских воззрений и 
А. С. Хомякова, и братьев Трубецких, то здесь мы 
прежде всего отметим некую «семейственность» или 
«домашность». Описание этого фактора личностного 
становления философов мы находим в воспоминани-
ях их младшей сестры Ольги Николаевны Трубецкой. 
Она с большой теплотой и любовью повествует об 
их семейном имении – Ахтырке, которое находится 
недалеко от Троице-Сергиевой Лавры. Это имение 
основала в 1797 г. еще их прабабушка Наталья Сер-
геевна Трубецкая, которая в 17 лет вышла замуж за 
их прадеда Ивана Николаевича Трубецкого практи-
чески «накануне полного разорения» и благодаря 
своим «выдающимся уму и энергии» сумела обустро-
ить хозяйство: вернула долги, выкупила отданные под 
залог фамильные земли и даже приготовила своим 
троим сыновьям достойное наследство «по 1000 душ 
крестьян и по миллиону ассигнациями» [3, c. 8].

В имении был большой дом с колоннами, портре-
ты предков на стенах комнат, живописный парк с 
запрудой, храм. Всё это, по признанию князя Евгения 
Николаевича, хоть и обладало многими чертами «па-
радного и формального от XVIII в.», тем не менее 
имело, уже по словам Ольги Николаевны, большое 
значение в становлении сильного «чувства “отчизны”, 
любви к “матушке-земле-родной”» для нее самой и 
для ее братьев-философов, личность которых «во 
многом сформировалась в Ахтырке» [там же, c. 8–9]. 

Забегая несколько вперед, отметим, что и одна из 
главных философских тем братьев-философов – со-
отношение богатства личности и общины – также 
имела началом своего формирования по-семейному 
уютную Ахтырку, вышеупомянутый «формализм 
XVIII в.» которой был уравновешен личностью их 
матери – Софьи Алексеевны Трубецкой (Лопухиной). 
По свидетельству Евгения Николаевича, ее живой ум, 
непосредственный характер и, главное, душа в пря-
мом смысле слова одухотворили парадный форма-
лизм имения, «наполнили неведомой раньше благо-
датью красивые архитектурные формы» [там же, c. 9]. 

Именно это создание монументальных и одно-
временно изысканных образов в архитектуре и мест-
ности становящегося родового поместья Трубецких 
бабушкой Натальей Сергеевной и их, образов, после-
дующее одухотворение матерью Софьей Алексеев-
ной, возможно, по словам К. Б. Ермишиной, «легли 
в основу софийного мировоззрения у братьев Трубец-
ких», где София, как Премудрость Божия, «одухот-
воряет мир, сообщая ему бытийную полноту, смысл, 
разум», а также «создает начало соборности и цер-
ковности» [там же].

Кроме указанных выше семейных предпосылок 
становления философских взглядов братьев Трубец-
ких были и другие. Немалое влияние на формирова-
ние их взглядов в юности оказывает патриотическое 
чувство сопричастности великому Отечеству, персо-
нифицированному или в личности императора в со-
вокупности с государственно-церковным церемони-
алом в его честь, или, к примеру, в акте объявления 
императором Александром II в Успенском соборе 
Кремля войны Турции, общепризнанной первопри-
чиной которого стала необходимость защиты балкан-
ских христиан от угнетения турками. Данный факт, 
по признанию самого Е. Н. Трубецкого, стал для него 
одним из моментов «счастья приобщения к великому 
Отечеству и народу», а подобного рода эмоциональ-
ные волнения стали в итоге доброй почвой для уко-
ренения идей их с братом «раннего славянофильства», 
и далее – «их интуиции Всеединства, Богочеловече-
ства и соборного сознания» [там же, c. 13–14]. 

Эти биографические зарисовки облегчают пони-
мание интеллектуального становления С. Н. Трубец-
кого и Е. Н. Трубецкого как философов. Но самую 
важную роль в формировании их взглядов сыграло, 
конечно же, знакомство с метафизикой всеединства 
В. С. Соловьева. 

Общепризнанным является статус братьев Тру-
бецких как главных наследников Соловьева. К при-
меру, классик истории русской философской мысли 
В. В. Зеньковский пишет, что С. Н. Трубецкой и 
Е. Н. Трубецкой есть «ближайшие друзья Вл. Соло-
вьева» и в вопросе философской преемственности от 
Соловьева «должны быть выдвинуты на первый 
план» [4, c. 746]. Но наследник не означает последо-
ватель. Во многом философское наследие братьев 
было оригинальным, а в каких-то пунктах и прямо 
противоположным по отношению к метафизической 
системе Соловьева.

Категория соборности в наследии С. Н. Тру-
бецкого. Сергей Николаевич был старшим братом, 
при этом при жизни он затмевал младшего, однако 
его ранняя смерть не позволила ему развить до конца 
свои взгляды и привести их в систему. Между тем он 
был профессиональным философом, закончившим 
МГУ и сделавшим блестящую академическую карье-
ру. С. Н. Трубецкой защитил две диссертации: маги-
стерскую – «Метафизика в Древней Греции» и док-
торскую – «Учение о Логосе в его истории». Вместе 
с Л. М. Лопатиным он был редактором знаменитого 
журнала «Вопросы философии и психологии», уча-
ствовал в политической деятельности, придерживаясь 
умеренно либеральных взглядов. В 1904 г. он стал 
ректором университета. Но, к сожалению, его сгуби-
ли прореволюционные студенческие волнения, из-за 
которых в 1905 г. он был вынужден закрыть универ-
ситет. В результате пережитых потрясений мыслитель 

И. А. Лебедев       Категория соборности в философском наследии братьев Трубецких



25ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

умер от инсульта на приеме у министра народного 
просвещения, пытаясь отстоять университетские 
свободы и автономию.

Каков же был его философский путь? В 1891–
1892 гг. он сблизился с сестрой Ольгой, оставившей 
яркие свидетельства об его интеллектуальном разви-
тии. В Дневниках она писала, что брат – единствен-
ный из семьи, кто глубоко понимает и поддерживает 
ее. Ольга же, в свою очередь, старается вникнуть в 
его мысль и философию. Вот запись от 28 января 
1892 г. о том, как Сергей читал в семейном кругу свой 
реферат «О противоречии в философии»: «Он, в 
сущности, говорил всё то же, что им уже было сказа-
но в его статье. О непримиримости философских 
систем и претензии их на абсолютное обладание 
истиной, об односторонности каждой отдельной 
системы, о Сократе, познавшем глубже всех идеал 
абсолютного знания, а потом отрицавшем все эти 
системы и возможность всестороннего истинного 
познания – ибо такое безусловное знание есть боже-
ственное, не человеческое, и есть всеобщее, кафоли-
ческое» [3, c. 36].

На этой волне С. Н. Трубецким будет начата ра-
бота над статьей «О природе человеческого созна-
ния», которая потом будет опубликована в «Вопросах 
философии и психологии» за 1889–1891 гг. В этой 
статье Сергей Николаевич берется за очень амбици-
озную задачу – объяснить истинную  природу созна-
ния. Этот фактически главный вопрос современной 
философии Трубецкой решает через обращение к 
категории соборности. Как видно из записей Ольги, 
данный путь был найден философом еще за несколь-
ко лет до выхода статьи: «Христианство дало жизни 
еще высший идеал и еще более вскрыло противоре-
чий, которых вся средневековая философия стреми-
лась примирить… Когда вглядываешься в историю 
философии, странными кажутся эти все вновь и вновь 
возобновляющиеся стремления к примирению, и надо 
надеяться, что философы будущего оставят эту бес-
плодную задачу и, не претендуя на безусловное об-
ладание истиной, поймут ее универсальный характер 
и то, что истина обитает не в отдельных философских 
системах, а в соборном сознании человечества» [там 
же, c. 36–37]. 

Таким образом, Трубецкой-старший считает, что 
истиной может обладать только всё человечество в 
целом, а не отдельная философская система. Главный 
вопрос, который пытается решить Трубецкой, – это 
проблема индивидуализма. Европейское общество, 
по его мнению, атомизируется и распадается на ав-
тономных индивидов. В связи с этим философ зада-
ется актуальным вопросом – можно ли спасти подоб-
ное разобщенное множество, вернув ему общность?

Отвечая на поставленный вопрос, Трубецкой 
отрицает индивидуальную природу сознания, крити-

куя декартовский субъект, ведь для мыслителя впол-
не очевидно, что первичен не субъект, а сознание. 
А сознание всегда связано с другим и направлено на 
другого (другое). Иными словами, говоря языком 
современной философии, сознание всегда интерсубъ-
ектно и интенционально. 

Русский философ выстраивает свою мысль от 
противопоставления рода и индивида, которое харак-
терно еще для античной философии. Но античная 
философия не знала понятия личности, которое всё 
меняет в этом вопросе. Каким же образом? Сводя и 
частное, и общее к субъективному, в сознании кото-
рого частное становится представлением, а общее 
– понятием. Протестантская философия, как в лице 
английского эмпиризма, так и в лице немецкого иде-
ализма, пошла, казалось бы, по этому пути, но в 
итоге пришла к противоположному пониманию в 
интерпретации личности. «Английский эмпиризм 
вполне отождествляет личность с индивидом, тогда 
как немецкий идеализм признает в ней “бесконечную 
субъективность”, универсальное, логическое начало» 
[5, c. 487].

Таким образом, возникает новый извод противо-
стояния номинализма в лице английского эмпиризма, 
опирающегося на индукцию, и универсализма, отста-
иваемого немецким идеализмом дедуктивным путем. 
Следуя своей логике, первые приходят к фактическо-
му материализму или, в лучшем случае, пессимисти-
ческому агностицизму с опорой на конкретного ин-
дивида, с которым и отождествляется личность. 
Никакого преодоления индивидуализма, очевидно, 
здесь быть не может, так как индивидуализм и есть 
краеугольный камень подобного позитивизма.

В случае же с немецким идеализмом, как нам 
видится, дела обстоят иначе. «Немецкий идеализм, 
напротив того, утверждает во всём абсолютизм уни-
версального начала, сверхиндивидуального и по-
стольку в сущности бессознательного» [там же, 
c. 488]. Но в результате немецкий идеализм упразд-
няет личность, так как любой индивид в этой системе 
есть лишь мгновение в развертывании мирового 
процесса. «Каждая мысль и чувство, каждый человек, 
точно так же как и целые народы, суть лишь “момен-
ты” самосознания мирового духа, – стадии или сту-
пени, через которые оно должно перешагнуть, чтобы 
затем предать их забвению и перейти с вечно новыми 
юными силами к новым моментам и стадиям разви-
тия» [там же].

Таким образом, провозгласив личность верхов-
ным принципом, философская мысль в результате 
приходит к противоречию и невозможности прими-
рить частное и общее. Но нет сомнений, что именно 
личность – это главное открытие философии Нового 
времени, то понятие, которое знаменует антрополо-
гический поворот в мышлении, начиная с Декарта. 

I. A. Lebedev    The category of conciliarity in the philosophical heritage of the Trubetskoy brothers



26 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

«Верховный принцип новой философии есть идея 
личности, ее критерий – личное убеждение, ее исход-
ная точка – личное сознание в троякой форме: лич-
ного откровения (реформа немецких мистиков), 
личного разумения (реформа Декарта) и личного 
опыта (реформа Бэкона)» [там же, c. 491].

В результате Трубецкой формулирует главный, по 
его мнению, вопрос философии сознания: «Доступна 
ли истина личному познанию человека, и если да, то 
лично ли самое познание его вообще?» [там же, 
c. 492].

Именно на этот вопрос он в итоге ответит, исполь-
зуя категорию соборности. Для решения поставлен-
ного вопроса Трубецкой совершает историко-фило-
софский экскурс, обращая внимание на то, что 
представления о личностном сознании не было в 
Античности, а в средневековом христианстве лич-
ность была ограничена высшим авторитетом. «Отцы 
церкви и большинство схоластиков считали полноту 
истины недосягаемой единичным умам и вместе 
сходились в признании безусловного авторитета со-
борного, кафолического сознания, живущего во всей 
церкви и ее предании» [там же, c. 493].

В эпоху Реформации признание личности, по 
мнению отечественного философа, зашло слишком 
далеко, приведя к абсурду. Никакое человеческое 
сознание не может быть сформировано без опоры на 
сознание других, более старших по отношению к 
формирующемуся, так как любые знания, хоть науч-
ные, хоть метафизические, предполагают определен-
ную традицию. Любой личный мистический опыт 
есть формальный результат цепи преемственности. 
В результате Трубецкой и приходит к концепции со-
борного сознания, которую можно охарактеризовать 
следующим образом: «Я думаю, что человеческое 
сознание не есть мое личное отправление только, но 
что оно есть коллективная функция человеческого 
рода… Фактически я по поводу всего держу внутри 
себя собор со всеми. И только то для меня истинно, 
достоверно всеобщим и безусловным образом, что 
должно быть таковым для всех» [там же, c. 495].

Соборность сознания подтверждается и досто-
верностью нашего опыта, где индивидуальность со-
знания – путь к самому радикальному солипсизму. 
Если мы признаем мир объектов реальным, а других 
людей – обладающими сознанием, то мы должны 
допустить общность этого сознания. «Если наше 
сознание соборно, то оно имеет такое вселенское 
начало. Если оно субъективно, то, очевидно, нет ос-
нования искать его начала вне субъекта. Критика 
эмпиризма убедила нас в неизбежности метафизики 
сознания» [там же, c. 521].

Из всего сказанного выше очевидно, что соборное 
сознание, о котором говорит Сергей Николаевич, есть 
сознание универсальное, общечеловеческое, не свя-

занное, как у славянофилов, с какой-либо националь-
ной историософией. При этом важно понимать, что 
соборное сознание находится в состоянии постоян-
ного становления и развития, играя тем самым роль 
эсхатологического идеала. Мыслитель в логике своих 
философских построений отмечает: «Чтобы стать 
абсолютным и полным, всеобъемлющим не по форме 
только, но, по существу, по содержанию, – сознание 
должно обнять в себе всё, стать сознанием всего и 
всех, сделаться воистину вселенским и соборным 
сознанием» [там же, c. 546].

Категория соборности в наследии Е. Н. Тру-
бецкого. Переходя к личности Евгения Николаевича 
Трубецкого, прежде всего следует отметить, что он 
был очень близок со старшим братом и по-философ-
ски ревновал к нему как к человеку, первому заявив-
шему о себе. Для нас же, в рамках настоящего иссле-
дования, важно, что Трубецкой-младший был не 
менее значимым философом, а тему соборности он 
затрагивал неоднократно. 

На наш взгляд, одной из самых распространенных 
ошибок в отношении Евгения Николаевича является 
его отнесение к последователям В. С. Соловьева. 
Однако это достаточно далеко от истины. Е. Н. Тру-
бецкой общался с В. С. Соловьевым и был духовно 
близким ему человеком, но его философия, думается, 
написана в противоборстве с рядом важных для ме-
тафизики В. С. Соловьева положений. Из всех софи-
ологов Евгений Трубецкой  самый православный.

Из недавно опубликованной переписки братьев 
видно, что Евгений был последовательным критиком 
старшего брата. Его статья про соборное сознание 
очень заинтересовала брата, и он оставил простран-
ный комментарий, посвященный как раз важнейшим 
нюансам толкования концепции соборности. 

Евгений Николаевич начинает с того, что у брата 
допущена серьезная неточность, а именно – он не 
разграничивает понятия «соборность» и «коллектив-
ность». Соборность предполагает органический 
принцип, т. е. живое объединение индивидуальных 
сознаний, в то время как коллективность – это меха-
ническая совокупность. “Коллективность” – термин 
чисто механический, и им не следует злоупотреблять, 
ибо коллективное сознание <есть> не более как сум-
ма отдельных индивидуальных сознаний, из коих 
каждое в отдельности не управомочено к объектив-
ному и универсальному знанию, а следовательно, и 
все вместе: 0 + 0...... = 0» [6, c. 173]. 

Следующий момент, на который обращает вни-
мание младший брат, – это логическая непоследова-
тельность соборности и истины. Например, у нас есть 
теорема, которая является истинной для соборного 
сознания, но истинна она именно в силу логической 
достоверности, а не соборности. Евгений Николаевич 
пишет по этому поводу, говоря о необходимости в 

И. А. Лебедев       Категория соборности в философском наследии братьев Трубецких



27ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

данном контексте некой философской инверсии: 
«Соборность научных истин есть последствия их 
логической достоверности – обстоятельство, сопро-
вождающее эту достоверность, а потому внешнее ей 
и не могущее служить критерием. Я сначала верю в 
истину, а потом уже в возможность убедить ею всех» 
[там же, c. 174].

Далее Евгений говорит о том, что соборность – 
только пока возможный принцип человеческого со-
знания, в то время как Богочеловечество, провозгла-
шенное в знаменитом лекционном курсе В. С. Соло-
вьева, – принцип активный. Что такое Богочеловече-
ство у Соловьева? Ответим цитатой: «Истинное бо-
гочеловеческое общество, созданное по образу и 
подобию самого Богочеловека, должно представлять 
свободное согласование божественного и человече-
ского начал, то оно, очевидно, обусловливается как 
действующею силою первого, так и содействующею 
силою второго. Требуется, следовательно, чтобы 
общество, во-первых, сохраняло во всей чистоте и 
силе божественное начало (Христову истину) и, 
во-вторых, со всею полнотою развило начало чело-
веческой самодеятельности» [7, c. 168].

То есть через Богочеловечество реализуется со-
борность, при этом Богочеловечество должно быть 
внутренним и свободным принципом, действующим 
изнутри конкретного человека. В связи с чем за про-
тестантством можно признать определенную право-
ту в том, что оно восстало против соборного форма-
лизма католичества. «Но протестантизм забыл, что 
Богочеловечество не есть только внутренний крите-
рий, а объективное начало всечеловеческой органи-
зации, в результате и получилась – безличная всеобщ-
ность, окаменевшая в преемнике св. Петра, и атомная 
личность <в протестантизме>. Неправы, несомненно, 
обе стороны» [6, c. 179].

И, наконец, наиболее значимый для младшего 
брата момент заключался в том, что в концепции 
соборности Сергея Николаевича был нарушен баланс 
между личностью и общностью в пользу коллектив-
ного начала. Действительно, если существует только 
коллективное сознание, то что нам делать с субъек-
тивностью? Собственное сознание отличается для 
нас очевидностью, в то время как коллективное 
приходит к нам извне и такой очевидностью не отли-
чается.

Евгений Трубецкой обращается к христологии, 
указывая, что во Христе как Сыне Божием была и 
человеческая индивидуальность. «Потом это Личное 
Индивидуальное Начало, умерши для ограниченной 
частной жизни, воскресло для жизни универсальной 
и вознеслось на небо, чтобы привлечь к Себе во все-
ленской организации всё и всех – человечество как 
род и каждого человека как отдельную индивидуаль-
ность» [там же]. 

В результате у Евгения Николаевича Трубецкого 
мы находим следующую конструкцию. Есть некая 
первоначальная безличная коллективная общность, 
разрушаясь, она порождает индивидуализм, который 
противостоит этой первоначальной соборности, од-
нако теперь, для уже освободившегося индивида, 
возвращение к соборности возможно только через 
свободное решение. То есть, как мы видим, вера ста-
новится свободным мыслящим актом, ведь, по мне-
нию Е. Н. Трубецкого, «генетически процесс веры 
так возникает в сознании культурного человека: вы-
делившись из безличного соборного единства веры, 
в сознании индивидуальной своей свободы, он ста-
новится враждебным этому универсальному един-
ству», и лишь в последующем «он приходит к инту-
итивному признанию универсального всеединства в 
Божестве и только потом уже всей жизнью своей 
врастает в церковное всеединство» [там же].

Таким образом, видим, что соборность у младше-
го Трубецкого вырастает из принципа церковности, 
точнее, причастности личности этому принципу, 
иными словами, из Церкви как богочеловеческого 
союза. Именно в Церкви действует внутренняя инту-
иция Богочеловечества, на основе которой и вырас-
тает соборность. В ответном письме Сергей Трубец-
кой указывает на смешение у брата богословского и 
философского планов и на то, что его учение о Бого-
человечестве как внутреннем логическом критерии 
не совсем верно. Еще ранее, в предыдущем письме 
он пишет, что «Богочеловечество как догмат есть 
специальный критерий одного богословия, как гео-
метрические аксиомы, геометрические интуиции- 
критерии геометрии. Богочеловечество как реальное 
начало есть не критерий, а трансцендентальное ос-
нование, конститутивный принцип всякой организа-
ции, а следовательно, и сознания» [там же, c. 170].

И это догматический принцип, принимаемый 
только в богословии, что делает его бесполезным в 
точных науках либо же его применение выродится в 
схоластическую практику. И далее Сергей Николае-
вич настаивает на потенциальной соборности всяко-
го коллективного сознания, в том числе и внецерков-
ного. Это соборное начало не является ни общим, ни 
личным, оно именно соборно, поскольку, по мнению 
Трубецкого-старшего, только коллективно или объ-
ективно познаются добро, истина или красота, но 
осуществляются они потом субъектами, имеющими 
соборное сознание. Да, это соборное сознание имеет 
свои сверхъестественные основы, однако, как заме-
чает С. Н. Трубецкой, «прежде чем их исследовать, 
надо прочно установить самый факт коллективного 
сознания» [там же, c. 184].

В результате мы обнаруживаем, что у Сергея 
Николаевича получается следующая система: с одной 
стороны, соборность является потенциальной осно-

I. A. Lebedev    The category of conciliarity in the philosophical heritage of the Trubetskoy brothers



28 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

вой любого коллективного сознания, имеющего, в 
свою очередь, свое идеальное завершение в соборно-
сти, с другой стороны, та же соборность реализуется 
исключительно в Церкви, которая и есть Богочелове-
чество. Важно уточнить, что это система, в которой 
сознание находится в постоянном становлении.

Здесь главное отличие мысли Евгения Николае-
вича от умозаключений Сергея Николаевича в том, 
что у первого Богочеловечество существует изна-
чально. Это реальность, относящаяся к вечности и 
поэтому чуждая становлению, предполагающему 
несовершенство. Богочеловечество, по мнению Тру-
бецкого-младшего, как теоретический принцип было 
изначально, еще до сотворения всего, поэтому и ге-
ометрические законы также в него входят, просто мы 
это еще не осознаем, мы не видим этой соборной 
картины в целом. «Истинно<е>, т. е. абсолютно все-
ленское сознание вне времени, поэтому мы можем 
признать возможную вселенскость или соборность 
человеческого сознания, только признав вечно акту-
альное вселенское сознание как его логическую и 
метафизическую вневременную основу» [там же, 
c. 197].

В позднем творчестве Евгения Трубецкого его 
подход к пониманию соборности не претерпел суще-
ственных изменений. Для примера возьмем его ито-
говый труд, его opusmagnum – «Смысл жизни» 
(1918 г.). Как видно, Богочеловечество и соборность 
здесь также выступают в качестве ступеней богопо-
знания и обожения. «Богопознание становится до-
ступным человеку лишь постольку, поскольку в нем 
осуществляется внутренний, метафизический про-
цесс обожения человеческого естества… Богочело-
вечество, первоначально явившееся в Личности 
Христа, – в жизни человеческого рода проявляется 
как собирающее или соборное начало.  Соответствен-
но с этим и тот духовный опыт, который должен ле-
жать в основе истинного богопознания, не есть 
только индивидуальный, а коллективный соборный 
опыт» [8, c. 189].

Итак, из анализа категории соборность в религи-
озно-философском наследии братьев Трубецких 
можно сделать несколько выводов.

Вполне очевидно, что братья выступают в каче-
стве преемников славянофилов. От них они наследу-
ют понимание соборности как сущностного свойства 
Церкви и категории, заключающей смысл «единства 
во множестве». Они вполне разделяют славянофиль-
скую критику католичества и протестантизма с пози-
ций соборности. В то же время они и наследники 
мысли В. С. Соловьева. Им свойствен универсализм 
его подхода, они активно используют концепт Бого-
человечества. При этом они не разделяют филокато-
лических установок Соловьева, равно как им не 
свойствен и эзотеризм последующих софиологов. 

Вместе с тем философская тематика братьев Тру-
бецких далека от славянофильской. Их в большей 
степени волнуют проблемы личности и сознания, 
гносеологиии и метафизики, персонализма и христи-
анского универсализма. Кроме того, у С. Н. Трубец-
кого мы сталкиваемся с секуляризацией категории 
соборности, от чего его предостерегает его брат. Тем 
не менее Сергей Николаевич явно настаивает на все-
общности соборности. И в данном пункте его пони-
мание близко к тому, которое будут развивать пред-
ставители русской философии права, как, например, 
С. И. Гессен или Г. Д. Гурвич. Вот как современный 
исследователь данной тематики М. Ю. Загирняк ха-
рактеризует понимание соборности Гурвичем: «Со-
борность – это ситуация, в которой социальное еди-
нение достигает состояния целостности, что приводит 
к достижению социального и культурного идеала. 
Соборность в философии Гурвича является резуль-
татом развития социальных коммуникаций, при ко-
тором преодолены все несогласованности между 
индивидами, социальными институтами и общностя-
ми, а общество функционирует как единое целое» [9, 
c. 37].

Сергей Николаевич, наверное, согласился бы с 
подобным развитием концепта соборности, а вот 
Евгений Николаевич стал бы возражать, ведь реали-
зация соборного принципа возможна только в цер-
ковной ограде.

В любом случае можно согласиться с мнением 
профессора Л. Е. Шапошникова, который утвержда-
ет, что С. Н. Трубецкой «завершает первый этап в 
разработке темы соборности в русской философии», 
потому как во многом «благодаря его трудам она 
получает определенную законченность, окончатель-
но приобретая философский статус» [10, c. 58]. Те-
перь же, с опубликованием дневников О. Н. Трубец-
кой, касающихся философской переписки ее брать-
ев-философов, мы можем сделать вывод, что позиция 
С. Н. Трубецкого, исследованная Л. Е. Шапошнико-
вым, формировалась в том числе в философcкой пе-
реписке с его братом Евгением. Поэтому можно с 
уверенностью сказать, что оба брата участвовали в 
окончательном оформлении учения о соборности как 
философской доктрины.

ЛИТЕРАТУРА
1. Лурье В. М. «Соборность» : появление термина и 

понятия в трудах Псевдо-Хомякова // Полн. собр. соч. и 
писем : в 12 т. СПб . : Росток, 2021. Т. VIII : Богословские 
Сочинения. С. 177–192.

2. Хондзинский П. В., Кырлежев А. И. Соборность 
в русской богословской традиции // Вопросы теологии. 
2019. Т. 1, № 3. С. 427–440.

3. Ермишина К. Б. Ольга Николаевна Трубецкая и 
ее труды по истории философии С. Н. и Е. Н. Трубец-

И. А. Лебедев       Категория соборности в философском наследии братьев Трубецких



29ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

ких // Философская переписка братьев Трубецких : из 
архива княгини Ольги Николаевны Трубецкой. М. : 
Синаксис, 2021. С. 3–65.

4. Зеньковский В. История русской философии. М. : 
Академ. проект : Раритет, 2001. 875 с.

5. Трубецкой С. Н. Соч. М. : Мысль, 1994. 816 с.
6. Философская переписка братьев Трубецких : из 

архива княгини Ольги Николаевны Трубецкой. М. : 
Синаксис, 2021. 480 с.

7. Соловьев В. С. Собр. соч. : в 2 т. М. : Правда, 1989. 
Т. 2. 738 с.  

8. Трубецкой Е. Н. Смысл жизни. М., 1918. 240 с.
9. Загирняк М. Ю. Концепт соборности в философии 

права Г. Д. Гурвича // Философский журнал. 2022. Т. 15, 
№ 3. С. 34–49.

10. Шапошников Л. Е. Философия соборности : 
очерки русского самосознания. СПб. : Изд-во С.-Петерб. 
ун-та, 1996. 200 с.

Нижегородский государственный педагогический 
университет (Мининский университет) имени К. Ми-
нина

Лебедев И. А., магистр богословия, аспирант кафе-
дры философии и теологии, директор религиозной ор-
ганизации – духовной профессиональной образователь-
ной организации «Центр подготовки церковных специ-
алистов имени святителя Гурия Казанского Чувашской 
Митрополии Русской Православной Церкви (Московский 
Патриархат)»

E-mail: i-lebedev86@mail.ru

Nizhny Novgorod State Pedagogical University named 
after K. Minin (Mininsky University)

Lebedev I. A., Master of Theology, Post-graduate Stu-
dent of the Department of Philosophy and Theology, Di-
rector of a Religious Organization – a Spiritual Profession-
al Educational Organization «Training Center for Church 
Specialists named after St. Gury of Kazan Chuvash Met-
ro polis of the Russian Orthodox Church (Moscow Patri-
archate)»

E-mail: i-lebedev86@mail.ru

I. A. Lebedev    The category of conciliarity in the philosophical heritage of the Trubetskoy brothers




