
11ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

УДК 1(091)

ОПЫТЫ «КОНСТРУИРОВАНИЯ» ФИЛОСОФИИ:
КЛАССИЧЕСКОЕ ЕВРАЗИЙСТВО, ПЕРВЫЙ ЭТАП

(П. Н. САВИЦКИЙ, Г. В. ФЛОРОВСКИЙ)

В. В. Ванчугов

Московский государственный университет имени М. В. Ломоносова

Поступила в редакцию 30 июня 2025 г.

Аннотация: рассматривается классическое евразийство в контексте разработки его представителями 
собственной философии. Цель историко-философской реконструкции – выявление первых попыток кон-
струирования самостоятельной для нового интеллектуального движения философии. Познавательный 
интерес представляет выявление как круга текстов и персонажей, так и контекста, факторов, оказав-
ших влияние на данный «креативный» процесс, что дает понимание не только произошедшего в опреде-
ленном месте и при определенных условиях, но и формирует установки сознания для подобных действий 
в условиях нового времени.
Ключевые слова: евразийство, идеология, мировоззрение, проектирование, метафизика.

Abstract: the article presents classical Eurasianism in the context of its development by its fi rst representatives 
of their own /independent/ philosophy. The aim of the historical and philosophical reconstruction is to identify 
the fi rst attempts to construct an independent philosophy for the new intellectual movement. It is of cognitive 
interest to identify both the range of texts and characters, as well as the context, the factors that infl uenced this 
«creative» process; all this gives us an understanding not only of what happened in a certain place and conditions, 
but also forms the mindset for similar actions in the conditions of a new time.
Key words: eurasianism, ideology, worldview, projection, metaphysics.

© Ванчугов В. В. , 2025

 

Контент доступен под лицензией Creative Commons Attribution 4.0 License.
The content is available under Creative Commons Attribution 4.0 License.

Контекстуальное и методологическое
В фокусе внимания классическое евразийство в 

интеллектуальном, прежде всего в философском 
аспекте, то общественное движение и направление 
мысли, которое, как утверждал П. Н. Савицкий в 
статье 1922 г. «Два мира», «заключает в себе зерно 
стремления к истине общефилософской» [1, с. 113]. 
Под «классическим евразийством»  будем понимать 
идеологию, обосновывающую необходимость по-
строения «континента Россия – Евразия», в разработ-
ке которой участвовали отечественные эмигранты в 
период времени с 1921 по 1929 г. Особо стоит отме-
тить, что в 1929 г. движение продолжает свое суще-
ствование несколько лет, но это уже особая фаза, 
ситуация нарастающего раскола, и евразийство при-
нимает формат, который отличается от предыдущего 
периода. Что касается общего характера данного 
объединения, то будем исходить из понимания его 
как политико-интеллектуального движения, ориен-
тированного на создание альтернативной программы 
в области партийного и государственного строитель-

ства с использованием постимперского (российского) 
пространства в реалиях сосуществования наряду с 
привычной «буржуазной Европой» советской России, 
«красной империи».

Каждый из участников в разные времена и по 
разным поводам делал программные заявления, крат-
кие или пространные декларации относительно 
всего учения в целом или отдельных его частей. Это 
своего рода базовая эмпирика, необходимый для 
анализа материал. Однако, опираясь на него, мы всё 
же будем учитывать, что не всегда заявленное соот-
носилось с реальностью, следует часто задаваться 
вопросом: соответствует ли действительности то, что 
говорил, например, Н. Н. Алексеев в статье «Евра-
зийцы и государство» (1927): «У нас имеется не 
только программа – нас объединяет доктрина, сово-
купность догм, целое мировоззрение, целая филосо-
фия» [2, с. 180].

Будем придерживаться простейшего герменевти-
ческого правила – не идти на поводу у автора, пред-
ставителя прошлого, а выведывать у него, к чему он 



12 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

хотел подвести и что из этого вышло, что было заду-
мано и что дошло до нас, а из дошедшего – что может 
быть полезным для нас. Также необходимо учитывать 
контекст, в котором появлялись определенные для нас 
тексты. Прежде всего следует учитывать ту реаль-
ность, в которой оказались евразийцы. Это новая 
реальность, новые темы и проблемы. Они действуют 
в постимперский период, при этом они также и пред-
ставители империи в новой России. Оказавшись в 
новой реальности, они вовлечены (и обречены) на 
переосмысление прошлого. Это дает толчок такому 
направлению, как «россиеведение». Проблемными 
блоками евразийского «россиеведения» становятся 
революция и ее осмысление, коммунизм и больше-
визм, мировоззрение, проекции прошлого, констру-
ирование /проектирование/ будущего. Многими остро 
переживается ситуация, когда то, что казалось уто-
пией, фантазией, вдруг стало реальностью. В отличие 
от массы эмигрантов евразийцы быстро погрузились 
в новую жизнь и включились в процесс конструиро-
вания нового будущего. И важную роль в этом про-
цессе должна была играть философия. Вот почему 
следует внимательно посмотреть на евразийство в 
его практике конструирования новой философии, 
приспособленной к новой реальности, способной 
понимать произошедшее и полезной для формирова-
ния контуров будущего. И особенно важно обратить 
внимание на самые первые движения в этом направ-
ления, на первые, хотя бы и смутные, помыслы. 
И первый, кто появляется в нашей историко-фило-
софской ретроспекции, – это Г. В. Флоровский.

Первый философствующий среди евразийцев
В 1920 г. выходит, как покажет время, концепту-

альный для будущего движения текст «Европа и че-
ловечество» Н. С. Трубецкого, на который следует 
отклик Савицкого «Европа и Евразия (по поводу 
брошюры кн. Н. С. Трубецкого “Европа и Человече-
ство”»). Можно сказать, что евразийская мысль уже 
проступает, но пока еще только в культурологическом 
облачении. В следующем году появляется «Исход к 
Востоку. Предчувствия и свершения. Утверждение 
евразийцев. Книга 1», представляющий обществен-
ности сборный текст единомышленников. Среди 
прочих в этом коллективе авторов – Георгий Васи-
льевич Флоровский.

Поясним кратко, исключительно для реконструк-
ции ментального и институционального фона, с ко-
торым вступает на творческий путь интересующий 
нас «конструктор» новой философии. Этот фон – ре-
лигиозно-философский. Г. В. Флоровский из семьи 
одесского протоиерея, ректора семинарии, однако 
получал образование в светских школах: завершил с 
золотой медалью обучение в местной гимназии 
(1902–1911), приступил к учебе на историко-филоло-

гическом факультете императорского Одесского 
(Новороссийского) университета (1911—1916). Бу-
дучи студентом, Флоровский делает пробу пера на 
разборе книги Н. А. Бердяева об А. С. Хомякове и 
сборнике статей М. О. Гершензона «Образы прошло-
го», только что вышедших в Москве. При этом он 
отметил, в частности, что, не рискуя впасть в пре-
увеличения, можно признать в идее цельного знания, 
идее целостного духа ту «ось, на которую нанизыва-
ются все течения русской философии, ту основу, ко-
торая делает из ряда мыслителей цельную школу, 
полную жизни и сил» [3, с. 388].

Флоровский согласен и с той точкой зрения, что 
идея цельного знания, искание цельности присущи 
всей русской литературе и составляют одну из самых 
характерных черт ее, например, у Л. Н. Толстого, 
Ф. М. Достоевского, в поэзии А. К. Толстого. Но 
полное развитие этой идеи, построение на ней цело-
го миропонимания он находит только у славянофилов 
и тех мыслителей более поздней поры, которые вслед 
за В. С. Соловьевым и С. Н. Трубецким объединились 
вокруг этого знамени [там же, с. 401–402]. Реагирует 
он и на книгу С. Аскольдова «А. А. Козлов», вышед-
шую в издательстве «Путь» (1912), и на сборник 
«Новые идеи в философии» (под ред. Н. О. Лосского 
и Э. Л. Радлова); годом позже публикуется обозрение 
Флоровского для «Известий Одесского библиографи-
ческого общества» новых книг, вышедших на тему 
жизни и творчества В. С. Соловьева.

В 1916 г. Флоровский оставлен при университете 
для подготовки к профессорскому званию, одновре-
менно преподает на женских педагогических курсах 
при гимназии А. В. Горевой-Козленко (1916), в жен-
ской гимназии С. И. Видинской (1917–1919), Главном 
педагогическом институте (1919), Одесском учитель-
ском институте (1919), Сергиевской артиллерийской 
школе (1919). Таким образом, формируется практика 
доведения до разнородной аудитории широкого кру-
га философских идей, что пригодится в последующем 
этапе жизни и творчества. В 1919 г. Флоровский по-
лучает академическую позицию в Новороссийском 
университете, но уже в январе следующего года мо-
лодой приват-доцент эмигрирует с родителями в 
Болгарию, остановившись в Софии. Внешние небла-
гоприятные факторы, прерывая его академическую 
деятельность, одновременно содействуют вовлече-
нию в новый круг идей, который вскоре предстанет 
как евразийство.

Однако следует учесть, что вхождение Флоров-
ского в евразийство было продиктовано прежде 
всего соображениями академического, а не полити-
ческого характера. Так, если исходить из его письма 
к П. Б. Струве (1921), сотрудничество Флоровского с 
евразийцами обусловлено тем фактором, что «куль-
турно-философская рефлексия» представляется в 

В. В. Ванчугов         Опыты «конструирования» философии: классическое евразийство, первый этап...



13ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

данный момент «гораздо более важным и насущным 
национальным делом, чем текущая политическая 
борьба», а евразийцы вроде бы как раз и собирались 
заниматься прежде всего такого рода рефлексиями [4, 
с. 124].

В 1921 г. Флоровский публикует в Софии в «Сла-
вянском гласе» статью «Вечное и преходящее в уче-
нии русских славянофилов» [там же, с. 31–51]. Опи-
раясь на накопленный материал, он дает свое описа-
ние эволюции славянофильской идеологии, представ-
ляя модуляции русской мысли от А. С. Хомякова до 
Н. С. Трубецкого, только что опубликовавшего рабо-
ту «Европа и человечество», в которой Флоровский 
усмотрел «симпатичную» ему линию в философии 
истории, противопоставляющей себя агрессивной, 
«эгоцентрической» философии романо-германцев. 

Как видим, Флоровский работает с тем материа-
лом, в который погрузился в университете: русская 
философия, данная ему не только в виде ярких совре-
менников, но в ее недавнем прошлом, реконструиро-
ванном большим кругом исследователей той поры 
(взять хотя бы уже упомянутого выше Н. А. Бердяева, 
опубликовавшего свои соображения о жизни и твор-
честве А. С. Хомякова). И доминантной темой той 
реконструкции стало славянофильство. Здесь следу-
ет также отметить, что университетские годы Фло-
ровского совпали с Первой мировой войной. А оче-
редная война обострила тему наших взаимоотноше-
ний с Западом. И тема «Россия и Европа» проявляет 
себя в контексте противостояния не только военно-по-
литическом, но и интеллектуальном. В. Ф. Эрн заяв-
лял, что «время славянофильствует» (Война, Герма-
ния, Европа и Россия. 1915 г. Лекция 1-я). Интерес к 
классическому (раннему) славянофильству подогре-
вается уже не только философскими, но и политиче-
скими моментами. Философы прошлого помогают 
мыслителям настоящего понять дух времени. Однако 
не только война, но и последующая революция под-
няли градус философских дискуссий. Как бы то ни 
было, не только мирное, но и военное время способ-
ствовало творческой эволюции русских мыслителей. 
Часть их, оказавшись вне России, взяли на вооруже-
ние апробированный ими и продуктивный, как им 
казалось, круг идей в разработку новых идеологий. 
Среди них и евразийцы.

В том же 1921 г. Флоровский отметился и участи-
ем в сборнике «Исход к Востоку. Предчувствия и 
свершения. Утверждение Евразийцев» (София, 1921), 
в котором поместил свою статью «Хитрость разума», 
где в повествование о кризисе европейской культуры 
включает философские сюжеты как из европейской, 
так и русской философии [там же, с. 7–27]. Статья 
представляет более демонстрацию эрудиции автора, 
без намека на то, где и как можно применить в реаль-
ности подобного рода рассуждения. Тем не менее это 

был опыт обозначения Флоровским круга философ-
ских тем и проблем новой для него аудитории. 

Здесь же, в сборнике «Исход к Востоку», опубли-
ковано еще одно эссе Флоровского: «О народах нe- 
исторических (Страна отцов и страна детей)», в ос-
нове которого попытка определить начала русского 
философствования об истории, совокупность пер-
спективных тем и персон.

Помышления о «благой метафизике»
П. Н. Савицкого

Тем временем в нашей историко-философской 
ретроспекции появляется еще один важный участник 
процесса – П. Н. Савицкий. В 1922 г. публикуется 
второй коллективный интеллектуальный продукт 
интеллектуальных изгнанников: «На путях. Утверж-
дение евразийцев. Книга 2». И Савицкий оказывает-
ся в поле нашего зрения именно в философском 
контексте. В это время он предпринимает первые 
попытки конструирования собственной, евразийской, 
так сказать, философии. Пытаясь быть не только в 
согласии с культурной «традицией», но и терминоло-
гически созвучным русской религиозной философии, 
Савицкий предложил в 1922 г. свой опыт «благой 
метафизики». 

В чем суть «благой метафизики» Савицкого? Она 
строится на противопоставлении метафизике запад-
ной, которая по сути своей видится автору «злой» и 
воплощением которой является экономический мате-
риализм. «Благая метафизика» – это сфера, где «на-
ходятся в установленном равновесии миры “высших” 
и “низших” планов бытия, например религиозно-фи-
лософские ценности и экономическо-политические 
действия, где хозяйство и право утверждены во всей 
широте жизненного значения»; это область. Это такое 
состояние мира, где всё подчинено мере, из чего всё 
находится в мире, согласии, так что право или эконо-
мика согласуются в своих основаниях с евангельским 
учением. Воззрения «благой метафизики», которую 
формирует Савицкий с единомышленниками, демон-
стрируют в своих общих замыслах и частных сред-
ствах «традицию русского религиозного творчества» 
[1, с. 122–123].

Эти рассуждения Савицкого представляют скорее 
замысел метафизики, без детализации, выражение 
намерения о типе философствования. Тем не менее 
и в таком виде «благая метафизика» Савицкого, как 
мы можем видеть, созвучна и «Философии хозяйства» 
С. Н. Булгакова, и «Философским началам цельного 
знания» В. С. Соловьева. Вряд ли Савицкий к тому 
времени овладел кругом идей указанных мыслителей, 
однако он имел возможность приобщаться к традиции 
с помощью более эрудированных в философии еди-
номышленников. Флоровский, например, не раз был 
изумлен тем, что сведения, почерпнутые Савицким 

V. V. Vanchugov        Experiences in «constructing» philosophy: classical eurasianism, the fi rst stage...



14 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

из вечерней беседы с ним, на следующий день ста-
новились известны миру как идеи лидера движения. 

Заслуживает внимания также и предисловие Са-
вицкого к статье бывшего обер-прокурора Св. Сино-
да и министра вероисповеданий Временного прави-
тельства А. В. Карташева «Реформа, реформация и 
исполнение церкви», опубликованной в этом сборни-
ке («На путях. Утверждение евразийцев. Книга 2»). 
Здесь содержится исправленная стенограмма речи, 
произнесенной еще в конце февраля 1916 г., на оче-
редном собрании «Петроградского Религиозно-фи-
лософского общества», в завершение предшествую-
щего долгого обсуждения вопроса о реформе церкви. 
Савицкий уведомляет читателя, что в происхождении 
своем публикуемый текст формально не связан с 
«евразийской» группой, возникшей в другом месте 
спустя пять лет. Также Савицкий предупреждает, что 
автор данного текста не просто человек старшего по 
отношению к евразийцам поколения, но и отдаленный 
от них рядом политических и тактических расхожде-
ний. Однако этот текст ценен для сообщества схож-
дением в вопросах богословско-идеологических. «Мы 
считаем плодотворной, – пишет Савицкий, – давае-
мую А. В. Карташевым характеристику новейшего 
иудаизма в его сближении с современным европей-
ским мироощущением. Мы присоединяемся к точке 
зрения, рассматривающей европейскую выучку от-
нюдь не в качестве единственно возможной (как то 
полагалось бы по “заученной с чужого голоса фило-
софской пропедевтике”), но в качестве таковой, кото-
рая не исключает создания “и теории познания, и 
логики, и этики, и философии религии и всех других 
философских дисциплин”, ориентирующихся на 
идею Церкви» [5, с. 30–31].

Тем самым, используя как собственные тексты, 
так и творческое наследие соотечественников, Са-
вицкий пытается задать евразийский контекст для 
прежних философских идей: не только возможна, но 
и нужна философия, которая даже исходя из евро-
пейских школ, всё же будет в согласии и содружестве 
с кругом религиозных доктрин, этого типа филосо-
фия уже разрабатывалась в России, и за ее оконча-
тельное оформление возьмется евразийское движе-
ние.

В этом же сборнике Н. С. Трубецкой представля-
ет свой опыт «сканирования» философских идей 
Востока («Религии Индии и христианство»). Он де-
лает обширный обзор индийской мысли, перебирает 
составные элементы философских систем, поскольку 
«притягательную силу имеет для каждого европе-
изированного русского интеллигента так называемая 
мистика Востока – религиозная, философская и ми-
стическая системы Индии и суфизма» [6, с. 268].

Но задача этой работы всё же не философская, а 
идейно-религиозная. Однако итоги важны для евра-

зийства, занятого выработкой собственной филосо-
фии через синтез учений. Может ли быть произведен 
синтез между христианством и мистикой (и филосо-
фией) Индии; может ли христианство ужиться с ре-
лигией Индии так, чтобы от этой совместной жизни 
получилась какая-нибудь новая, для обеих сторон 
приемлемая «высшая» религия? Ответ Н. С. Трубец-
кого категорически отрицателен: «Христианство, 
всегда подчеркивающее существование метафизиче-
ского зла, противоположного и противного Богу, и 
религиозная мысль Индии, никогда не знавшая про-
блемы борьбы добра и зла, – это два совершенно не 
соединимые друг с другом мировоззрения. Христиа-
нин во всех эпохах религиозного развития Индии ясно 
чувствует дыхание сатаны» [там же, с. 292].

Установка на «новую православную
философию» Г. В. Флоровского

Зато более продуктивным для евразийского за-
мысла оказывается экскурс в прошлое Г. В. Флоров-
ского, о чем свидетельствует еще одна его статья для 
указанного выше сборника, статья под названием 
вроде далеком от философии – «О патриотизме пра-
ведном и греховном». Пытаясь «разгадать будущее 
России», Флоровский предлагает прежде уяснить суть 
революции, для чего обращает внимание и на наше 
прошлое. В древнерусском отрезке истории он нахо-
дит разнообразные свидетельства, многое объясняю-
щие в духовной сфере России настоящего. Основа-
нием уникальности и деятельной духовности являет-
ся для него церковная сфера: «Только для пребываю-
щего в церкви доступен и понятен этот мир, – только 
для него понятно, что в духе и смысле отеческих 
преданий возможно культурное созидание, что воз-
можна новая философия, существенно религиозная 
и, однако, не становящаяся ни мечтательною “теосо-
фией”, ни бессловесною “теургией”, – продолжающая 
не только линию “европейской” мудрости, но и линию 
преданий православной церкви» [4, с. 162].

В создании философии, которая совмещала бы 
всю западную образованность с духом «православ-
но-христианского любомудрия», напоминает Флоров-
ский, видел в свое время очередную задачу истории 
Иван Киреевский, а теперь, по прошествии времени, 
с еще большею силою ощущает это и сам автор, при-
чем не один, а с современниками-единомышленни-
ками. Как и Киреевский в свое время, Флоровский 
считает нужным диагностировать состояние западной 
философской мысли. С одной стороны, ее отличают 
страстность и напряженность исканий, попыток 
осознать «тревожный опыт современности», с другой 
стороны, все эти акции ограничены, поскольку они 
словно очерчены магическим кругом, отчего на За-
паде дальше воскрешения какой-либо из бывших 
прежде систем искание нового мировоззрения не 

В. В. Ванчугов         Опыты «конструирования» философии: классическое евразийство, первый этап...



15ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ФИЛОСОФИЯ. 2025. № 4

идет, и весь творческий порыв ограничен полярной 
противоположностью начал, так что синтез полюсов 
для современного западно-европейского философ-
ского сознания «возможен лишь по типу магнитной 
стрелки, – лишь в некоторой точке безразличия, т. е. 
в виде компромисса», и «выйти из плоскостного 
магнитного поля философская мысль там не может» 
[там же, с. 163].

В итоге выявленные Флоровским в западно-евро-
пейском интеллектуальном пространстве «антитети-
ческие идеи» выражают «основные типы внехристи-
анского восприятия мира: либо мир аморфен и хао-
тичен, “сам по себе” лишен всякого сложения и 
структуры, изменяется только случайно, не подчиня-
ясь никакому руководству; либо мир есть система, 
определенная однозначно, построен “единообразно”, 
по строгому плану и в самом течении и изменчивости 
своей раскрывает лишь детали и следствия этого 
изначального, преднамеченного плана. Иначе говоря, 
либо анархическая свобода, либо деспотическая не-
обходимость; либо жизнь, либо смерть» [там же]. 
В реконструированной им ментальной сфере Запада 
«нет места для Сына Божия, явившегося во плоти, 
нет места для истины Воскресения, нет места для 
упования в грядущее обновление плоти», и этим 
определяется то, что «православное любомудрие 
стоит вне и “по ту сторону” этой традиции мысли» 
[там же].

Выявив все пределы западной мысли, Флоров-
ский начинает описывать контуры «новой православ-
ной философии». Стоит отметить, что его метафизи-
ческие проекции осуществляются в работе с новой 
эмпирикой, социально-политической реальностью: 
новой Россией, Россией послереволюционной. Раз-
мышление о новой философии ведется в контексте 
обновленной России, в свете осуществившейся рево-
люции. Последняя имеет не только физическое, но и 
метафизическое измерение. И осмыслить русскую 
революцию до конца можно только в том случае, если 
удастся найти синтез «свободы» и «необходимости», 
что возможно, как видится Флоровскому, только в 
пределах православной мысли. Почему? Да потому, 
что этот синтез уже дан автору в «живом православ-
ном религиозном опыте». В православном религиоз-
ном опыте одновременно переживается как софий-
ность мира, его онтологическая «космичность», 
сложность и организованность, так и его пластич-
ность, переменчивость. «Софийность» мира не рав-
нозначна его логической определенности, ибо София 
есть мудрость не человеческая, а Божественная 
Премудрость, открывающаяся в «наглядном» и кон-
кретном мистическом созерцании, а не в непрерыв-
ности диалектического развития «чистой мысли». 
Осознать и выразить в конструкциях мысли «живые 
прозрения» и есть задача «новой православной фи-

лософии», чем одновременно решается и загадка 
русской революции. Русская революция не есть дело 
рук человеческих, а есть «Суд Божий». В этом Фло-
ровский видит глубокий трагизм: «трагизм свободы, 
когда крушение совершается не в итоге столкновения 
с абстрактным фатумом, а в итоге какой-то “интел-
лигибельной ошибки” свободного волевого выбора». 
Эта «трагедия свободы» и есть «основная проблема 
новой философии», «пережитая и поставленная До-
стоевским» [там же, с. 162–163].

В итоге мы видим, что уже во втором сборнике 
евразийцев (1922) Савицкий пытается наращивать 
философскую тематику, сводя в единое поле тексты 
современные и прошлые. Особо активным и продук-
тивным в этом деле оказывается Флоровский, усили-
вая замысел «благой метафизики» Савицкого своими 
построениями на тему «новой православной фило-
софии». Однако наметившийся тандем вскоре рас-
пался: после того как Флоровский заметил, что 
участники движения интересуются в большей степе-
ни политическими делами, а не философско-культур-
ными, он отошел от движения. «На днях получил от 
Флоровского длинное письмо, обличающее “евразий-
ство”, – сообщал П. П. Сувчинский Н. С. Трубецкому 
в начале 1923 г. – По его мнению, понятия “евразий-
ства” являются уже отжившим придатком и от него 
нужно отказаться во имя открытой проповеди Пра-
вославия и Церкви. По всей вероятности, у них с 
Савицким какие-то нелады» [7, с. 479].

Конструирование философии началось одновре-
менно с организацией движения, как утверждал 
П. Н. Савицкий в статье 1922 г. «Два мира», евразий-
ство заключает в себе «зерно стремления» к истине 
общефилософской. Зерно проросло и показало, что 
истина общефилософская будет искаться с опорой на 
национальную традицию, представители которой 
оказались в условиях новой реальности: вместо Рос-
сии имперской – Россия советская.

Однако этот короткий период эволюции евразий-
ства показал, что новое движение подразумевало 
разработку своей философии. Безусловно, она изо-
бреталась, не писалась с чистого листа. Она созида-
лась исходя из прошлого, на основе круга уже прозву-
чавших идей, обозначенных Европой и Россией тем. 
По сути своей она планировалась как синтез идей, как 
религиозная философия. Однако в этой новой рели-
гиозной философии была одна тема и проблема, ко-
торая делала бы евразийскую философию принципи-
ально отличной от прежних метафизических систем: 
она имела дело с новой реальностью, смотрела на всё 
не только с точки зрения вечности, но и в оптике ре-
волюции. Впрочем, именно этот политический аспект, 
придав своеобразие первым опытам евразийцев в деле 
конструирования собственной философии, внес и 
разлад в их общее дело. 

V. V. Vanchugov        Experiences in «constructing» philosophy: classical eurasianism, the fi rst stage...



16 PROCEEDINGS OF VSU. SERIES: PHILOSOPHY. 2025. № 4

Всё это показало, что синтез идей прошлого и 
реалий настоящего требует не просто умственных 
усилий, а переформатирования сознания. Но на на-
чальном этапе мы видим лишь стилистические изме-
нения в привычных метафизических нарративах. Так 
что начальный этап здесь – опыт стилистический. 
Проговорить по-своему, описать свое видение. Но не 
хватало квалификации. Флоровский имел подготовку 
в области философии, но еще не состоялся как фило-
соф; был период рецепции философского материала, 
но рефлексия не привела еще к философской опыт-
ности, метафизическому творчеству. Это момент 
счастливой случайности, когда в сообщество вовлечен 
философски подготовленный участник.

В итоге есть замысел новой философии, отрывоч-
ное его проговаривание. Тем не менее опыт важный: 
новое движение начинает с понимания необходимо-
сти обновления философии. Но обновление происхо-
дит не по сути, а по стилю. Здесь новизна не в мето-
де, а скорее в сочетании слов. Но эта «игра словами» 

была на тот момент единственным способом перехо-
да от прежнего идее-порядка к новому умонастрое-
нию. Схематизм и публицистический формат.

ЛИТЕРАТУРА
1. Савицкий П. Н. Континент Евразия. М. : Автограф, 

1997. 461 с.
2. Мир России – Евразия : антология / сост. Л. И. Но-

викова, И. Н. Сиземская. М. : Высш. шк., 1995. 336 с.
3. Известия Одесского библиографического обще-

ства при Императорском Новороссийском университете. 
Одесса : Центр. тип., 1912. Вып. 10. 436 с.

4. Флоровский Г. В. Из прошлого русской мысли. 
М. : Аграф, 1998. 431 с.

5. На путях : утверждение евразийцев. М. ; Берлин : 
Геликон, 1922. Кн. 2. 358 с.

6. Трубецкой Н. С. История. Культура. Язык. М. : 
Прогресс, 1995. 797 с.

7. Российский архив : история Отечества в свиде-
тельствах и документах XVIII–XX вв. : альманах. М. : 
Студия ТРИТЭ : Рос. архив, 1994. 704 с.

Московский государственный университет имени 
М. В. Ломоносова

Ванчугов В. В., доктор философских наук, профес-
сор кафедры истории русской философии 

E-mail: vanchugov.v@yandex.ru

Moscow State University named after M. V. Lomonosov
Vanchugov V. V., DSc in Philosophy, Professor of the 

Department of History of Russian Philosophy 
E-mail: vanchugov.v@yandex.ru

В. В. Ванчугов         Опыты «конструирования» философии: классическое евразийство, первый этап...




