
98 ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ИСТОРИЯ. ПОЛИТОЛОГИЯ. СОЦИОЛОГИЯ. 2025. № 4

УДК 94

«НАЗЫВАЕМЫЕ МИРМИДОНАМИ, И ЭЛЛИНЫ, И АХЕЙЦЫ» 
(К ИСТОРИЧЕСКОЙ ИНТЕРПРЕТАЦИИ ФРАГМЕНТА «ИЛИАДЫ» 

ГОМЕРA (HOM., II. II., 682–684))

Н. П. Писаревский

Воронежский государственный университет

Поступила в редакцию 18 сентября 2025 г.

Аннотация: существующая и отражающая многолетнюю полемику среди специалистов разного про-
филя дискуссия относительно трактовки этнонимии населения области Фтия в «Илиаде» Гомера в самое 
последнее время имела своим следствием формулировку трех основных подходов: 1) мирмидоны и Ахилл – 
персонажи мифологии загробного мира; 2) мирмидоны и Ахилл – литературные образы эпической поэмы; 
3) мирмидоны и Ахилл – отображение отложившихся в общественном сознании исторических реалий 
эпохи Поздней бронзы. Автором статьи собраны и представлены доказательства в пользу отождест-
вления мирмидонов с конкретным этносом Фтии или с его аристократией.
Ключевые слова: Микены, Эгеида, Гомер, ахейцы, линейное письмо В, мирмидоны, эллины, Троя.

Abstract: еxisting and refl ecting many years of controversy among specialists of various profi les, the discussion 
regarding the interpretation of the ethnonymy of the population of the Phthia region in Homer's Iliad has re-
cently resulted in the formulation of three main approaches: 1) Myrmidons and Achilles are characters in the 
mythology of the afterlife; 2) Myrmidons and Achilles are literary images of an epic poem; 3) Myrmidogs and 
Achilles is a refl ection of the historical realities of the Late Bronze Age that have been deposited in the public 
consciousness. The author of the article has collected and presented evidence in favor of identifying Myrmidons 
with a specifi c ethnic group of Phthia or with its aristocracy.
Key words: Mycenae, Aegeid, Homer, Achaeans, linear writing В, Myrmidons, Hellenes, Troy.

© Писаревский Н. П., 2025

Во второй песне «Илиады» Гомер рассказывает о 
кораблях, на которых вожди ахейских племен со 
своими дружинами прибыли под стены Трои. Это 
место поэмы привлекало внимание многих отече-
ственных и зарубежных специалистов, поскольку в 
ее тексте содержалась весьма важная (и принципи-
ального порядка) информация о войске Ахилла и его 
этносоциальном cоставе, которая требовала своего 
исторического объяснения [1, c. 231–256; 2, c. 19–39; 
3, c. 14–37; 4; 5, c. 74–84; 6, c. 151–156; 7, c. 72–82; 8, 
c. 184–209; 9, c. 151–156; 10].

С самого начала его исследования в историогра-
фии античности основное внимание специалистов 
сосредоточилось на терминах, посредством которых 
эпический поэт повествовал о составе войска Ахил-
ла. Одни из них трактовались как этниконы (ахейцы, 
эллины), тогда как другие считались социально-про-
фессиональными по своему типу1. Самым дискусси-

1 С точки зрения междисциплинарного подхода этот по-
следний аспект представляет особый интерес, особенно в 
контексте новейшей, основанной на калиброванной датиров-
ке, хронологии археологических культур Центральной Евра-
зии, Балкан, Малой Азии и Эгеиды эпохи ранней и средней 
бронзы. О его важности свидетельствуют имевшие место в 
недавнем прошлом отдельные обращения ученых к разработ-

онным аспектом оказалась трактовка учеными по-
нятия «мирмидоны». Особую актуальность исследо-
вания в данной области приобрели после публикации 
специальных статей Н. В. Брагинской и Р. Фаулера, 
возобновивших дискуссию относительно понимания 
сущности, природы и происхождения как самого 
термина, так и стоящей за ним исторической реалии.

Вопрос стоит так: кто они, мирмидоны? Истори-
ческое племя, миф или связанный с религиозно-ми-
фологическими представлениями сюжет из области 
общественного сознания древних греков периода 
ке проблемы этнонимии гомеровских поэм, результаты кото-
рых выразились в создании тематических подборок и опреде-
лении алгоритма поиска и объяснения закодированных в 
«Илиаде» и «Одиссее» исторических реалий. К сожалению, в 
процессе поиска решения проблемы не было отведено долж-
ного внимания, с одной стороны, ко множеству установленных 
к настоящему времени греко-арийских, греко-семитических, 
греко-египетских параллелей и заимствований в языке мифо-
логии и религии древних греков, а с другой – выявлению общей 
тематики, завязки, развития, кульминации и развязки сюжетов 
эпических поэм ведийских ариев и древних греков [11, 
C. 30–42; 12; 13, c. 101–112; 14; 15, c. 41–56; 16, c. 101]. С уче-
том установленного зарубежными филологами и лингвистами 
тождества древнейших слоев эпических поэм по времени 
(XVII в. до н. э.) данное обстоятельство, как нам представля-
ется, открывает новый этап (и новые возможности) в интер-
претации и объяснении отложившихся в них разнотипных 
фактов.



99ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ИСТОРИЯ. ПОЛИТОЛОГИЯ. СОЦИОЛОГИЯ. 2025. № 4

высокой классики? Кто они такие: этнос, класс-
сословие или вид профессиональных воинов? Они – 
ахейцы или самые первые (исконные, древнейшие из 
упоминаемых в античной традиции эллинов в Фес-
салии (или на ее границах с Элидой и Беотией)? 
А может быть, мирмидоны – это «муравьиный народ» 
этногонического мифа о царе Фессалии Эаке и про-
исхождении его народа? Или же они – отголосок 
реликтовых представлений о древнейшем индоевро-
пейском народе с богом-прародителем, ставшем со-
ставной частью религиозных представлений и куль-
тов Ахилла, сохранявшихся у древних греков эпохи 
архаики и классики и эллино-скифского населения 
Северного Причерноморья [7, с. 17]?

Одной из самых крайних позиций в исследовании 
всех этих вопросов придерживается Н. В. Брагинская. 
Она пришла к безапелляционному выводу, согласно 
которому мирмидоны «Илиады» никоим образом не 
являются этносом2. Противоположный подход пред-
ложен в зарубежной науке. В ней достигнуто пони-
мание, с одной стороны, родства социальной системы 
гомеровских греков и ведических ариев, а с другой – 
наличие в имеющихся источниках для двух древних 
народов фактов, указывающих на связь их отдельных 
подраздедений с военными объединениями профес-
сиональных воинов3. 

Современное состояние научных представлений 
и изученности проблемы диктует необходимость ее 
переосмысления с точки зрения как новых данных, 
так и обращения к неиспользованным ранее возмож-
ностям междисциплинарного подхода. Иными сло-
вами, необходимо выявление решающих по своему 
значению исторических и социальных признаков, 
которые отложились в сложной, закодированной, 

2 По мнению Н. В. Брагинской, в самом тексте каталога, 
который сообщает о войске Ахилла, много особенностей, от-
личающих его от остальных: инверсивный синтаксис, аграм-
матизм [1, c. 231–256]. В оценке мирмидонов концепция 
ученой состоит в отрицании историчности данного социума. 
Она, вслед за Г. Хоммелем, считает их мифическим народом 
в окружении Ахилла как божества загробного мира, вопло-
щенного в образе гомеровского эпического героя, возглавляв-
шего отборное войско, которое тот наряду с многочисленными 
союзниками привел под стены Трои [там же]. Другими слова-
ми, в своих основных выводах она отвергла возможность эт-
нической трактовки социума мирмидонов. Такой же точки 
зрения придерживается в настоящее время В. Г. Лазаренко [17, 
c. 8–19; 18–20; 21, c. 54–71; 22, c. 20–56; 23]. 

3 В правомерности такой постановки вопроса высказы-
вался в свое время Г. ван Вис, полагавший, что отсутствие 
характеристик военной деятельности мирмидонов следует 
восполнять указаниями Гомера на специализацию осаждавших 
Трою воинских контингентов греков-ахейцев, среди которых 
заметное место и роль принадлежали воинам-колесничим [24; 
25, p. 11; 26, p. 140]. Однако разработка данного вопроса по-
казала на ошибочность в выборе такого направления [14; 25; 
26, р. 11; 27, p. 5–8; 28; 29, p. 119; 30, p. 17–18; 31, p. 20; 32, 
p. 11–12; 33, c. 100–110].

многослойной и соединяющей различные историче-
ские эпохи картине мира гомеровской поэмы. При 
этом их поиск должен опираться на понимание того, 
что их хронологическое и тематическое многообразие 
выходит за рамки исторических реалий эпохи бронзы 
и раннего железного века (II–I тыс. до н. э.). Это и 
позволит определить истинный статус мирмидонов 
как населения области Фтия в Южной Фессалии, а 
не мифического народ, почитающего в лице Ахилла 
своего бога [34; 35, p. 186].

Понятно, что первоочередной задачей является 
анализ самого текста II песни «Илиады», где и рас-
полагается интересующая нас информация. В нем 
говорится:






Ныне исчислю мужей, в пеласгическом Аргосе живших,
Алос кругом населявших, и Алоп удел, и Трахину,
Холмную Фтию, Элладу/Гелладу, славную жен красотою,
Всех – мирмидонов, эллинов/гелленов и ахеян имя нося-
щих…
(Hom., II. II. 682–684; пер. Н. Гнедича – А. И. Зайцева)

Анализ текста позволяет выявить этногеографи-
ческую картину, на фоне и в «координатах» которой 
Гомер упоминает именуемых им «мирмидонами» 
персонажей.

Первым ее фрагментом выступает Пеласгический 
Аргос как область, в которой они проживают (νόν ας 
τούσσοι τό ΠελασγικόνἌργος ἔναιον). Второй фрагмент 
содержит перечисление названий населенных пун-
ктов – Алоса, Алопа, Трахины, Эллады/Геллады, 
располагавшихся в гористой местности, именуемой 
Фти (вариант – Алопа и Эллада с ахейско-эллинским 
населением), обитатели которых – мирмидоны, элли-
ны (геллены) и ахейцы4. Именно в таком порядке идет 
их перечисление. При этом они располагаются в 

4 Порядок перечисления эпическим поэтом Алоса, Алопа, 
Трахины и Геллады/Эллады мог отражать историко-географи-
ческие реалии, а также соответствовать потребностям стихо-
сложения в соответствии с гекзаметрическим размером поэти-
ческого повествования, что отображено в существующих 
переводах «Илиады» на европейские языки. В переводе 
Е. Кострова порядок перечисления таков: ахейцы, эллины и 
мирмидоны. Переводчик рассматривает названия племен в 
качестве этнонимов [28; 36]. В трактовке перевода А. А. Саль-
никова изложение Гомера приобретает несколько иной облик 
[37]. У него порядок перечисления и качественные характе-
ристики племен несколько иные: мужи Пеласгического Арго-
са, сыны ахейцев (из Алоса и Трахины), сыны мирмидонцев 
(из Алопа) и сыны эллинов (из г. Эллада) [там же]. В его 
версии перевода население Аргоса и его области Фтии со-
ставляют пеласги, проживающие во всех его четырех городах. 
Они же определяют этничность мирмидонов, эллинов и ахей-

«Называемые мирмидонами, и эллины, и ахейцы» (к исторической интерпретации фрагмента «Илиады»...



100 ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ИСТОРИЯ. ПОЛИТОЛОГИЯ. СОЦИОЛОГИЯ. 2025. № 4

Н. П. Писаревский

определенной последовательности друг за другом 
(Hom., Il., II, 681–684). 

 Снова возникает вопрос: отображает ли она си-
нонимичность, тождество или идентичность указан-
ных определений? Или же она есть перечисление 
названий с противоположным друг другу значением? 
К этому следует добавить и наблюдение, согласно 
которому мирмидоны, эллины и ахейцы войска Ахил-
ла в сюжете поэмы выполняют специальные функции 
[24, p. 5–7, 28; 25, p. 11; 29, p. 140; 38, p. 469–483; 39, 
p. 139–155].

Однако разработка данного вопроса показала на 
ошибочность в выборе такого направления исследо-
ваний. Малопродуктивными оказались и разработки 
лингвистических и филологических аспектов темы 
[30; 40; 41].

Остроумным, но не во всех своих аспектах про-
дуктивным, оказался подход, облаченный в мифоло-
гическое прошлое представлений греков эпохи 
классики о мирмидонах и их предводителе Ахилле. 
Из рассмотрения данной проблемы авторами специ-
альных публикаций были исключены те возможности, 
которые связаны с использованием компаративисти-
ки в этнической трактовке понятия «эллины» и его 
возможной связи с мирмидонами [12; 41, p. 2–19; 42; 
43, p. 287; 44, p. 15–27; 45; 46, p. 33–35, 44–45]. А ведь 
у Гомера они не только упоминаются впервые, но и 
географически локализуются как народность, про-
живающая в одноименном с их этнонимом (полито-
нимом?) городе (полисе)5. По этой причине рассмо-
трение соотношения понятия «мирмидоны» с назва-
ниями «ахейцы» и «эллины», равно как и связи по-
следних между собой, включая упоминания об их 
пеласгическом прошлом, позволяет, как мы полагаем, 
определиться в понимании сущности самого слова 
«мирмидоны», его происхождения, этимологии и 
того, что же оно значило в древности.

Как свидетельствует специальная литература, 
каждый из этих аспектов по отдельности получил 
разрешение в соответствии с индивидуальными пред-
почтениями изучавших данную проблематику специ-
алистов. Вместе с этим, отсутствие общего согласия 
среди ученых требует внимательного анализа данных 
сохранившихся источников. 

Начнем с текста «Илиады» и продолжим его рас-
смотрение в сопоставлении с данными других антич-

цев, причем порядок перечисления изменен переводчиком в 
соответствии с потребностями стихоизложения [там же]. 

5 Наименование «Эллада», по-видимому, первоначально 
было названием региона вокруг Малийского залива, на грани-
це между Центральной и Северной Грецией, где находилось 
святилище Аполлона в Дельфах и святилище Артемиды в 
Антеле близ Фермопил – прохода из Средней Греции в Север-
ную (Фессалдию и Эпир), а откуда открывался путь в Евразию, 
лесостепной областью которой считается север Балканского 
полуострова [38, p. 19; 47; 48].

ных авторов о Фессалии, Фтии и исторических связях 
населения Юго-Восточной Фессалии со своими со-
седями на востоке и северо-западе6. Наше главное 
внимание привлекает именно та часть Второй песни 
поэмы (всего 14 строк из 300), относительно которой 
у специлистов сложились самые противоречивые 
представления. 

Но сначала обратимся к общим оценкам поэмы. 
К настоящему времени после продолжительных 

дискуссий принят во внимание исторический кон-
текст отложившихся в ней данных, имеющих отно-
шение к реальной действительности самых разных 
исторических эпох – от расселения древних греков 
на Балканах до времени жизни самого Гомера. Вы-
явлено и разнообразие источников, на которые опи-
рался эпический поэт. При создании «Илиады» он 
ориентировался как на мифопоэтические представ-
ления в общественном сознании населения, так и на 
факты, отложившиеся в произведениях своих пред-
шественников [13; 47]. Считается, что «Каталог ко-
раблей», даже большая часть самой «Илиады», был 
составлен в то время, когда о событиях на Балканах 
эпохи Поздней бронзы еще сохранялась хорошо из-
вестная слушателям эпических поэм живая традиция 
[50, p. 61].

Наконец, необходимо отметить рождение в специ-
альной литературе нового понимания «Илиады» Го-
мера как источника, основанного на констатации 
факта отхода поэта от фольклорной модели к автор-
ской трактовке художественной (мифоисторической) 
ситуации при использовании традиционного в арха-
ическом эпосе способа описания расстановки сил. 

6 По данным Гомера, Фтия располагалась в трех днях 
плавания на корабле отои (Hom., Il., I, 155). Ко времени Пли-
ния Старшего знания по этому вопросу были уточнены. В рас-
сказе о данной области он упоминает Дориду и текущие в ней 
реки (Plin., VII, 13, 14, 28). Сперхей, Эриней, Бойон, Пиинд, 
Кютин. «Позади Дориды, – писал он, – находится гора Эта. 
Затем часто менявшие свои имена Гемония, она же [ранее] 
Пеласгис или Пеласгический Аргос; Эллада, она же Фессалия 
и Дриопида, ее же названия всегда были связаны с именами 
царей. Так, здесь родился царь по имени Грайк, от которого 
[название] “Греция”; здесь же [другой] Эллин, от которого 
“эллины” (Plin., Nat. Hist., VII, 13–14). [Эллинов] жe, по мне-
нию римского автора, Гомер называет тремя именами: мирми-
доны, эллины и ахейцы. Из последних [некоторые до сих пор] 
живут поблизости от Дориды и называются фтиотийцами. Их 
города – Эхин[унт], Гераклея, называемая также Трехин, по-
тому что в четырех милях от нее в ущелье реки Сперхея [рас-
положен] Фермопильский проход. Здесь же гора Каллидром, 
знаменитые города Эллада, Галос, Ламия, Фтия, Арна (Plin., 
VII, 28; VIII, 15, 29). Теперь о Фессалии. В ней примечательные 
места Орхомен, ранее звавшийся Минийским; город Алимон, 
его некото рые называют Гомон…, далее Македония… Горы 
Фтиотиды – Нимфей с некогда столь великолепными природ-
ными пейзажами». Об историзме гомеровских поэм [49, 
р. 321–322].



101ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ИСТОРИЯ. ПОЛИТОЛОГИЯ. СОЦИОЛОГИЯ. 2025. № 4

«Называемые мирмидонами, и эллины, и ахейцы» (к исторической интерпретации фрагмента «Илиады»...

Новые оценки способствовали расширению пред-
ставлений как о главном эпическом герое поэмы, так 
и о противостоявших ему противниках, рассмотрение 
чего, помимо смешения различных хронологических 
пластов отображенной в тексте поэмы информации, 
позволило обратить внимание на переплетение в ней 
уводящих в древнее прошлое свидетельств о родстве 
(если не единстве) религиозно-мифологических пер-
сонажей, общих эпических сюжетов и сходных (ста-
диально объяснимых) у древних греков и ведийских 
ариев7.

Новому пониманию способствовало и осмысле-
ние социальных оппозиций в тексте поэмы: ахейское 
войско – троянское войско; множество воинов – не-
многие, но славные герои; готовящаяся к битве рать 
ахейцев – бездействующие вместе с Ахиллом его 
сотоварищи – гетайры – мирмидонцы (II, 130–133).

Войско ахейцев (как и троянцев, и самого Ахилла) 
имеет не только родоплеменную структуру, но и со-
стоит из смертных людей, идущих в смертный бой, 
хотя и ради «посмертной славы».

Наконец, для понимания мирмидонов необходи-
мые данные можно обнаружить в генеалогических 
преданиях, составивших источниковую базу поэм 
Гомера вообще, «Илиады» в частности и рассказа об 
Ахидде, мирмидонах и городах Фтии в особенности. 
Из них важное значение приобретают прежде всего 
данные об эпонимах главных племен, составивших 
родословную древних греков. 

В частности, в отношении Иона и Ахея, которые 
первыми проникают в Среднюю Грецию и на Пело-
поннес, тогда как Эол и Дор еще остаются в северной 
Фессалии. Как полагают специалисты, несмотря в 
целом на искусственную реконструкцию, в своей 
основе такая трактовка опирается на восходящие ко 
времени эпической поэзии, а возможно, и к более 
раннему времени, представления о действительной 
последовательности передвижений эллинских пле-
мен. В указанном отношении, особенно в плане 
греко-арийских параллелей, необходимо обратить 
внимание на сходные с санскритским Yadu древние 

7 В мифологии пеласги Фтии названы потомками бога 
Асопа, который имел двух сыновей с именами Пеласг (сейчас 
современный город Пеласгия на берегу Фтии) и Исмен, а 
также дочь Эгину. Эгина вышла замуж за царя Фтии Актора 
и родила двух сыновей – Менетия, отца Патрокла и Пелея – 
отца Ахилла. Эгина также родила Эака от Зевса на острове 
Эгина. Эак стал основателем вновь прибывшего во Фтию 
племени, позже названного эакидами и мирмидонами. Со-
гласно Гомеру (Od., II, 681) ахейцы Фтии заселили 5 городов – 
Алопу, Алу, Трахину, Фтию и Элладу. Ахилл был Эакидом. 
Покуда ахейцы Фессалии жили кучно и бедно во Фтии вместе 
с пеласгами, Пелопс в середине XIII в. до н. э. пообещал им 
много богатства и уговорил уйти в Пелопоннес. Пелопс был 
известен как сын лидийского царя Тантала или как фригиец 
или бригиец (фракиец) из Малой Азии [1, c. 234–235; 4; 27].

названия Ионии и Аттики (Iada) и мнение Страбона 
по этому поводу. «В Элладе есть много племен, – пи-
сал античный автор, – но древнейших из них столько, 
сколько мы знаем эллинских диалектов, а этих по-
следних четыре: ионийский (‘Ιάδα) мы считаем тож-
дественным с древним аттическим, потому что 
древние жители Аттики назывались ионийцами. Из 
Аттики вышли ионийцы в качестве колонистов в 
Азию, говорили они на том самом наречии, которое 
теперь называется ионийским (γλώττη ‘Ιαδι) 
(Strabo.,VIII, 1, 2; XIV, 5, 26).

Cтановление иноязыкового названия ионийцев, 
которое соотносится и с горой Ида, где восседает 
Зевс, наблюдающий за сражением троянцев и ахейцев, 
и наличие индоарийского названия притока Скаман-
дра, носящего название «Инд», на наш взгляд, от-
крывают, как и гидронимы Селлеис (Апидон) и Ладон 
в Эпире и Фессалии, новые возможности интерпре-
тации давно известного фрагмента гомеровской по-
эмы.

Внимательное прочтение свидетельства поэмы 
показывает необходимость привлечения информаци-
онных возможностей зафиксированной в ней топо- и 
этнонимии, которая позволяет разобраться как в 
таксономии, так и в самой сущности (и возможных 
различиях) определений «мирмидоны, эллины/гел-
лены и ахейцы». В названном контексте весьма по-
казательными выступают пять свидетельств:

1) определение «Пеласгический Аргос» 
();

2) топонимы Алос, Алоп/Галоп, Трэхин и Эллада/
Геллада, также Фтия; 

3) качественное определение самой Фтии (мест-
ность, область, с/х хора или полис);

4) определение «мирмидоны» (); 
5) этнонимы «Эллины и ахейцы» (καὶ Ἕλληνες 

καὶ Ἀχαιοί).
Свидетельство Гомера открывает топоним «Пе-

ласгический Аргос». Эпитет «пеласгический» при-
меняется к местности, расположенной около горы 
Отра в южной Фессалии, и к названию храма Зевса 
в Додоне (Hom., Il., II, 681–684; XVI, 233–235) . «Пе-
ласгический Аргос» представляет собой историко-
географическое и историко-этническое понятие, над 
решением проблемы которого в историографии ан-
тичности за почти 200 лет ее изучения высказаны 
взаимоисключающие оценки, свидетельствующие о 
ее «вечном» статусе как объекта и предмета изучения, 
если принять во внимание упоминания о Фессалий-
ском и Пелопоннесском Аргосах. 

Если относительно трактовки Аргоса как гео-
графического понятия у исследователей разногласий 
почти нет (только немногие из них полагают возмож-
ным усматривать в Аргосе политическое образование-
страну), то прилагательное «пеласгический», указы-



102 ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ИСТОРИЯ. ПОЛИТОЛОГИЯ. СОЦИОЛОГИЯ. 2025. № 4

вающее на племя пеласгов, предшествовавшее при-
ходу греков (или составлявших с ними единую 
общность), объясняется двумя диаметрально проти-
воположными способами. Одни считают, что термин 
«пеласгический» означает область, завоеванную 
греками-мигрантами, в которой до них на Балканах 
проживали пеласги-автохтоны или более ранние туда 
пришельцы. Другие, напротив, выставляют аргумен-
ты, согласно которым и «Пеласгический Аргос», и 
Додонский оракул пеласгического Зевса свидетель-
ствуют о существовании большой этнополитической 
общности пеласгов, населявшей области Фессалии, 
Эпира, Пелопоннеса и примыкающих к ним регионов. 
Причем той самой, в состав которой влились грече-
ские мигранты, названия которых были даны пелас-
гами, после чего были адаптированы и переосмысле-
ны на языках новых индоевропейских пришельцев в 
первой трети II тыс. до н. э. Составной частью деба-
тируемой проблематики является и вопрос о соот-
ношении названий «пеласги» – «пеласты» и их, 
включая тирсенов, отношения к индоевропейскому 
этнолигвистическому адстрату. Несмотря на это, пре-
обладающее большинство специалистов склонны 
рассматривать «Пеласгический Аргос» в качестве 
географического понятия, с помощью которого Гоме-
ром была названа территория, ранее принадлежавшая 
пеласгам, с которой те были изгнаны греками-при-
шельцами8.

Следующим топонимом Гомера, вызывающим 
неподдельный интерес, является город Алос ( / 
), написание которого в различных рукописях 
«Илиады» варьируется (Алос/Галос). О нем известно 
немного, но и то, что сохранилось, вызывает весьма 
существенный интерес. Прежде всего тем, что оно 
связано с генеалогическими мифами Южной Фесса-
лии. Заключенная в них информация засвидетель-
ствовала сам факт изгнания пеласгов из Фессалии: 
во-первых, смешанный ономастикон персонажей 
(грекоарийский и пеласгический), во-вторых, род-
ственные связи мифологических царей и героев с 
«первочеловеками», в-третьих, Фессалии и Аргоса – 
Пеласгом и Форонеем, имена которых отобразили 
этническую чересполосицу, проживавшего в Эпире, 
Фессалии и Аргосе населения, оставившего в своем 
ономастиконе картину устойчивых представлений о 
своем мифологическом прошлом (Кандавл, Ифиме-
дея, Макар, Эвбея, Ант, Аргус, Иас/Инах, Триоп)9. 

8 Возникавшие (и возникающие) противоречия в решении 
проблемы расселения пеласгов, на наш взгляд, снимаются 
множеством фактов, засвидетельствовавших этнические пере-
мещения на Балканах, в ходе которых происходило не только 
смешение населения, языков и культур, а также перемещение 
топо- и гидронимии, приспосабливавшейся к новым истори-
ческим и географическим условиям проживания мигрантов. 

9 Особенно показательны фигуры Триопа и Иаса. Первый 
(по происхождению сын Гелиоса и внук Посейдона) находил-

Весьма симптоматично, что имя Триоп было вторым 
для эпонима мирмидонов – царя Мирмидона. Со-
гласно поздним авторам, тот же город располагался 
в ахейской Фтиотиде Фессалии на побережье Пага-
сийского залива [51; 52, p. 114].

Еще больший интерес представляет этимология 
Алоса/Галоса. Его название, во-первых, соотносится 
с именем потомка Кадма и олицетворяемой им ми-
грации греков в Беотию, а во-вторых, весьма при-
мечательно сопровождается именами сыновей по-
томка Кадма в первом поколении Иллирия, сыновья-
ми которого называются Перреб, Мед, Энхелей и 
Дардан, засвидетельствовавших древнейшее событие 
миграции греков на Балканы [53, p. 168, 230; 54, 
p. 161]. Возможно, далеким потомком их в «Илиаде» 
выступает наставник Ахилла, уроженец, фтиотийской 
Эллады, царь Феникс, получивший пристанище при 
дворе его отца Пелея. 

Помимо того, что название Галоса связано с име-
нем Триопаса («трехглазого») (Галос – его брат, т. е. 
брат Мирмитдона!), он имеет также брата Апопа, 
напоминающего имя сына Ио от Зевса (Эпафа), кото-
рого та родила либо в Египте, либо на острове Эвбея 
(древнейшее название острова произносилось по 
этнониму племени абантов – Абантия). Весьма по-
казательно соседство Галоса и Орхомена в представ-
лениях древних греков об отправной точке бегства 
Фрикса и Геллы от притязаний их мачехи из Иолка в 
Колхиду, которое связано с территорией, близкой 
гомеровской Фтии. Согласно Страбону, имеющий к 
нему отношение город был расположен недалеко от 
моря, у подножия отрогов горы Отры, и господство-
вал над плодородной равниной, составлявшей его 
хору (Strabo., IX, 5, 9). Интересно отметить, что от-
дельная ее часть носила название Атамании (Plin., 
Nat. Hist., IV, 7, 14; Mela P. De situ orbis. II,2) и была 
близка имени царя Атаманта, упоминаемого в мифах 
вместе с событием возмущения мужчинами женщин 
Лемноса, оставивших в живых только Атаманта, 
который бежал за Понт к таврам и стал их царем. 
Недалеко от стен Галоса пас овец царя Адмета и сам 
бог Аполлон (Strabo., IX, 5, 8–9). 

Название второго города Южной Фессалии в 
перечислении Гомера также связано к ономастиконом 
греческих мифов. Исключение не составляет и город 
(или община-полис) Алоп/Гелоп, название которого 
восходит к имени возлюбленной бога Посейдона 
Алопе ( / ) и связано с областью Элев-
син в Аттике (вспомним, что пеласги были изгнаны 
из Аттики также греками-мигрантами). Однако одно-

ся в родстве с Эолом и считался мужем дочери Мирмидона. 
В мифографии он сопоставляется с культом трехглазого Зевса 
(близкого Зевсу Тритогенею). Другой тождественен имени 
эпонима одноименного племени негреческого происхождения 
иасианов-иксиаков. 

Н. П. Писаревский



103ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ИСТОРИЯ. ПОЛИТОЛОГИЯ. СОЦИОЛОГИЯ. 2025. № 4

именный ей город располагался по соседству с Гало-
сом и Элладой на территории Фессалии в Трахиний-
ской области на склонах горы Эты вдоль берегов 
Малийского залива. Согласно преданию, он был на-
селен местными дорийцами (Paus., I, 39, 3). Другой 
его примечательной особенностью выступало то, что 
он располагался на единственной дороге, связываю-
щей Балканы с Евразийским коридором близ Фермо-
пил. Дорийцам Малийского побережья принадлежал 
и город Трахин/Трэхин, по имени которого называлась 
упомянутая местность, известный по трагедии Со-
фокла «Трахинянки». Местные мифы группировались 
вокруг подвигов, совершенных Гераклом в этой об-
ласти. С именем Геракла было связано и основание 
города на западном берегу р. Асопа (Herod., VII, 198. 
199. 201; Thuc, III, 92; Strabo. IX, 2, 3).

Исключительный интерес, который представляет 
гомеровский Алоп, подкрепляется фонетической и 
морфологической близостью корневой основы его 
названия как второму наименованию абантов Эвбеи 
(«Геллопы»), так и топониму Геллопия, который 
упоминается в связи с областью Эпир и селлами/
геллами экзотическими (с немытыми ногами), как 
они названы Геродотом, жрецами культа пеласгиче-
ского Зевса и его супруги в Додоне (selloi) [55, 
p. 14–15]. Относительно последних в специальной 
литературе высказывается мысль на предмет их ин-
доиранской этимологии и ее языковой трансформации 
в др.-греч. helloi, что создает впечатление возмож-
ности рассмотрения последней как основы опреде-
ления «эллины» (hellenes) [45, p. 202]. А это, в свою 
очередь, позволяет понять закономерность появления 
в тексте поэмы наряду с Галосом, Алопом и Трэхином 
(Трахином) четвертого города с весьма символиче-
ским именем «Эллада». 

Среди них Эллада выделялась своим расположе-
нием в такой области Фессалии, самые древнейшие 
сведения о которой связаны с мифами о противобор-
стве коренного населения страны лапифов во главе с 
царем Иксионом с пришельцами-кентаврами – полу-
людьми-полуконями, которые в конце концов завоева-
ли Фессалию (Diod., IV, 57, 1; 56, 1–8; 69, 1–5; 79, 
1–4.). Их предводители, например, Хирон – учитель 
Ахилла, стали учителями аристократической моло-
дежи новой, сложившейся в результате последовав-
шего смешения автохтонов с мигрантами этнокуль-
турной (точнее, историко-культурной) общности10.

10 О таком развитии событий свидетельствуют мифы 
Фессалии, отобразившие самые существенные стороны этого 
процесса в сказаниях о противоборстве лапифов – коренного 
населения с пришельцами-завоевателями кентаврами, пред-
ставлявшими в общественном сознании греков эпохи класси-
ки, надо думать, конный скотоводческий этнос. Это было 
время царя лапифов Иксиона (Ἰξίων, Ἰξίονος;) , засвидетель-
ствованное в античной традиции (Strabo, IX, 3, 21; Diod., IV, 
69 ; Diod., IV, 69, 3) [27, c. 112]. Интерес представляет и то, 

Еще больший интерес представляет то, что город 
Эллада (греч.  ) был построен на южной окра-
ине Фессалии, в регионе, получившем название Фтия. 
Его основателем, согласно преданиям, был Эллин 
(Геллен) – эпоним и родоначальник этого особого 
племени (и последующий родоначальник всех древ-
них греков [43, p. 7; 56; 57, p. 127; 58, p. 47]. 

В связи с ним помимо того, что в тексте поэмы 
он определен термином «Эллада» (Hom., Il., IX, 395), 
необходимо отметить и еще два важных факта. Со-
гласно первому из них, полис Эллада располагался в 
области, географически объединявшей междуречье 

что реликт доархаического периода Иксион в религии того 
времени был одним из божеств, олицетворявших Солнце, а 
его супругой была Дия (по другим мифам, она – супруга Зев-
са в Додоне), от которой он имел сына по имени Пиритой. 
Самое же важное заключается в том, что Пиритой считался и 
сыном Зевса, появление которого отображает не только вос-
ходящую к ведийским ариям традицию аватары, но и демонст-
рирует отложенность в мифах этапа религиозных представле-
ний о парных мужских-женских божествах с одинаковым 
именем (Pind., Pyth., II, 21; Ovid., Met., XII, 504; Luc., Pharsal., 
VI, 386). Показательно, что такая традиция отложилась и от-
носительно самого Иксиона и его супруги Иксионодамии, 
которые на следующем этапе рассматриваются мифологиче-
ской традицией в качестве родоначальников и правителей 
кентавров, среди имен которых, помимо Хирона, назван и 
Абант – эпоним фракийского племени абантов и носитель 
широко засвидетельствованного имени (от Трои до этрусской 
Популонии), одноименный потомок которого был прадедом 
Персея и основателем городов Абы и Аргоса. Абант был пер-
вым обладателем неуязвимого щита, который был «паспортом» 
своего владельца и защищал от смерти (как и щит Ахилла, 
полученный от отца). Еще одна заслуживающая внимания 
черта присутствует в обращающей на себя внимание близости 
названий кентавров и ведийских гандхарвов, за которой про-
сматривается восходящее к единому источнику тождество 
греко-арийских представлений, соответственно, реализован-
ных в сказаниях о битвах лапифов и кентавров, пандавов и 
кауравов. В этом последнем убеждает прокламируемое в 
мифах родство двух братьев Лапифа и Кентавра, которые дали 
свои имена соответствующим (и родственным!) племенам в 
Фессалии. Лапифы были конеборцами (имя жены Иксиона 
Гипподинамия («укротительница коней»). Лапифы – фракий-
цы или греки – союзники ахейцев (выставили 40 кораблей). 
Кентавры – не греки, поскольку не обладают культурой вино-
пития (индоиранцы?). Их буйство – образ противоборства с 
лапифами. Наконец, в этом же контексте принципиально 
важное значение приобретает информация об эолийской при-
роде лапифов и родстве с ними фессалийских мирмидонов. 
Во всяком случае такое указание просматривается за пластами 
фессалийской мифологии. Генеалогии роднят их с кентаврами: 
по одной из версий, Лапиф и Кентавр были сыновьями-близ-
нецами бога Аполлона и нимфы Стилбы, дочери речного бога 
Пенея. Показательна и география обитания лапифов и кентав-
ров – Фессалия, побережье Малийского залива и область 
Элида. Примечательно и то, что род афинских Филаидов 
возводил свою родословную к Кентавру, что показательно как 
факт мифоистории и отложенности своеобразных историче-
ских представлений в общественном, мифопоэтическом по 
своей сути сознании. 

«Называемые мирмидонами, и эллины, и ахейцы» (к исторической интерпретации фрагмента «Илиады»...



104 ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ИСТОРИЯ. ПОЛИТОЛОГИЯ. СОЦИОЛОГИЯ. 2025. № 4

рек Энипея и Асопа в Южной Фессалии с землями и 
населением Ахейского Аргоса (Аххийявы хеттских 
надписей), которые составляли пределы страны, часть 
которой находилась во власти Ахилла. Напомним, что 
его отец Пелей, согласно части традиции, считался 
владыкой только Фтии на юго-востоке Фессалии. 
Немаловажно, что в предшествующей мифоистори-
ческой традиции древних греков со столичным горо-
дом царства Девкалиона и Пирры ассоциировалась 
не она, а Эллада. При этом данное свидетельство с 
точки зрения археологии и новейших датировок, 
связанное с именем Девкалионова потопа, выполня-
ет в ней роль хронологического репера (1670 г. до 
н. э.) [59, p. 23; 60]. По современным данным Девка-
лионов потоп датируется в диапазоне 1670–1449 гг. 
до н. э. и рассматривается как природный катаклизм, 
имевший место в разное время. 

Наконец, к этому следует добавить соседство (или 
одинаковость названия) города Ахилла с областью 
Додоны в Эпире, а также его нахождение поблизости 
от Иолка, с которым общественное сознание Древней 
Греции связывало и мифических пришельцев миний-
цев11, и бежавших в Колхиду детей царя Пелия Фрик-
са и Геллы. К Иолку привязан и Ясон, возглавлявший 
поход аргонавтов в Колхиду (по Геродоту в Айю в 
Колхиде) (Herod., I, 1–2), откуда в Элладу была по-
хищена греками дочь царя колхов Айэта Медея, от 
которой у Ясона появилось не вызывавшее сомнений 
своим этническим обликом потомство.

Об исключительности географии города Эллада 
свидетельствуют и другие обстоятельства. Он зани-
мал важное стратегическое положение, поскольку 
помимо границ с Иолком и Додоной расположение 
области, в которой он находился (регион вокруг Ма-
лийского залива), характеризовалось примыканием к 
Центральной и Северной Греции, где находились 
Элевсинское святилище Деметры, храм Артемиды 

11 В современных трактовках «минийцы» – носители 
особой культурной общности Среднеэлладского периода 
эпохи бронзы Греции (2100–1550 гг. до н. э.). Ее основным 
показателем выступает так называемая «Минийская керамика» 
из Орхомена – источник, указывающий на поливариантную 
культурную общность, созданную носителями разных, но 
родственных между собой археологических культур этого 
времени, как автохтонных, так и мигрантских по своему про-
исхождению. В греческой мифологии минийцы – племя царя 
Миния из Орхомена (Herod., I, 57; II, 51; IV, 145; Diod., `1IV, 
10, 5; Paus., Vii, 3, 6). Минийцы античной традиции соотно-
сились учеными с носителями среднеэлладской археологи-
ческой культуры, Центральной Греции и как протогреческие 
племена, ставшие прародителями микенских греков [53, 
p. 285–203; 61, p. 29–32]. Различие мнений распространяет-
ся как на тип переселения минийцев (массовая миграция или 
инфильтрация отдельных скотоводческих индоевропейских 
групп), так и на лингвокультурный облик их участников 
(протогреки, пеласги/пеласты, лувийцы и греко-арии) [62, 
p. 557].

близ Фермопил и храмовый комплекс ее брата-близ-
неца Аполлона в Дельфах. Особенно важное значение 
с существующей информацией об Элладе приобре-
тает то, что город находился поблизости (а возможно, 
и контролировал его) от важнейшего сухопутного 
пути (между горой и морем) из Центральной Греции 
в Северные области Балкан, а оттуда в степные про-
сторы Восточной Европы и Азии (Евразии), с кото-
рыми фактически сливалась Северная Греция [41; 63, 
p, 16].

Не менее выразительной является информация, 
согласно которой на этих землях проживали самые 
древнейшие, первые, «исконные», зафиксированные 
мифопоэтической и литературно-исторической тра-
дицией древних греков эллины [42; 56]. Во всяком 
случае, согласно современным оценкам, они пред-
ставляли тех из них, кто проживал в окрестностях 
Алопа/Галопа, Эллады и Трэхина, составляя населе-
ние, контролировавшее Фтию. Среди примечатель-
ных признаков (и отличий) города (полиса) Эллады 
от других античная традиция называла самых краси-
вых в Греции женщин и (составляющих в своей 
трактовке целую научную проблем) его жителей-
мирмидонов [51; 56; 64, p. 120].

 Иными словами, соседство (если не родство, а 
может быть, и прямое тождество) эллинов и мирми-
донов прямо вытекает из сообщения Гомера. К этому 
следуeт добавить и то, что определение «лучший из 
ахейцев» для Ахилла может указывать на известное 
их родство с эллинами [65, p. 29–30]. Собственно, на 
этом и строились в историографии проблемы оценки 
относительно объединяющего тех и других названия 
«панэллины» [58, p. 52]. Следует иметь в виду и то, 
что такое определение относилось к обозначению не 
всех ахейцев-греков под стенами Трои, а только к 
населению фтийской Эллады [45, p. 202; 51]. Во вся-
ком случае принцип построения войска ахейцев, 
выcказанный царем Пилоса Нестором («пусть по-
могает колено колену, а племени племя» / ὡς φρήτρη 
φρήτρηφιν ἀρήγῃ, φῦλα δὲ φύλοις.) убеждает в допу-
стимости высказанного предположения (Hom., Il., II, 
362–364). К этому следует добавить и использование 
в «Илиаде» лежащего в основе греческого слова 
«фратрия»/, родственного и тождественного 
понятию на санскрите «bhratar».

Если исходить из мозаичности принципа постро-
ения текста поэмы, особый интерес в данном случае 
представляет характеристика Аякса – сына родного 
брата Пелея – отца Ахилла, Теламона, в характери-
стике которого содержатся вызывающие неподдель-
ный интерес факты (Hom., Il., II, 527–530). Среди них 
в первую очередь обращает на себя внимание превос-
ходство героя над эллинами и ахейцами в метании 
копья, что указывает и на аналогичный характер во-
инской специализации (копейщики) последних. А это, 

Н. П. Писаревский



105ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ИСТОРИЯ. ПОЛИТОЛОГИЯ. СОЦИОЛОГИЯ. 2025. № 4

в свою очередь, заставляет обратить внимание на 
родство защитного вооружения Аякса, ахейцев и 
эллинов [26, p. 11; 38, p. 46; 48, p. 19; 64, p. 140]. Его 
составляли копье, большой круглый щит и льняной 
доспех, характерный в том числе для этрусков. Соб-
ственно, такое вооружение объясняет свойственную 
как греческому языку, так и санскриту сходную тер-
минологию [33 , c. 102, 110]. 

 Более того, соответствие корневой основы dor- в 
названии дорийцев, которое происходит из обозначе-
ния «копья» [там же, p. 110], показывает возможную 
дорийскую языково-диалектную природу эллинов 
Фтии, хотя понятно, почему в связи с ними возника-
ет и имя «мирмидонов» как специализированного 
отряда войска Ахилла. 

Более того, открывающаяся аналогия, связанная 
с данными античных авторов об использовании до-
спехов такого типа этрусками, заставляет вспомнить 
тирсенов Греции у Геродота и Дионисия Галикарнас-
ского, к которым можно добавить как трояно-эпирот-
скую «прописку» троянца Гелена, так и странствия 
Энея, бежавшего с отцом Анхизом и своим окруже-
нием в Италию12. 

В связи с открывшейся панорамой возможностей 
в интерпретации текста указанных строк гомеровской 
поэмы в науке предлагалось решение, согласно кото-
рому ахейцы, вероятно, относятся к выходцам из 
Пелопоннеса, а панэллины – к людям с севера Греции, 
которые отличаются от южных греков [32, p. 7; 64, 
p. 120; 69, р. 282]13.

Оставляя в стороне другие интерпретационные 
возможности, попробуем остановиться на рассмотре-
нии последовательности перечисления упоминаемых 
в тексте «Илиады» о Фтии городов и населения. Яв-
ляется ли она случайной или же отображает взаимо-
связанную логически и географически действитель-
ную, отложившуюся у поэта (или составителей поэ-
мы) и его аудитории историческую действительность? 
В частности, отображена ли в поэме реальность, 
определявшая (и сопровождавшая) процесс станов-
ления греческого полиса в XI–IX вв. до н. э.?

12 Весьма симптоматична в данном случае параллель из 
области эпической поэзии ведийских ариев, в которой упоми-
наются родственные друг другу кланы Surasena и Hayhaia, 
входившие наряду с turvasa в союз племен Yadu [33, c. 102, 
107; 38, p. 492; 62, p. 173; 66, р. 85; 67, p. 87; 68, p. 125–127]. 

13 Существует еще одна возможность толкования слова 
«панэллины», если мы рассмотрим контекст этого стиха. Гомер 
использует слово «панэллины», когда говорит об Аяксе и его 
людях. Панэллины, вероятно, относятся к тем, кто живет в 
регионе Аякса, т. е. в Локриде. Тогда панэллины – это локрий-
цы [55, p. 128; 62, p. 61] из Локриды, которая расположена по 
соседству с родиной Ахилла и местом проживания гелленов 
Фтией. Учитывая, что панэллины – это люди, живущие в 
Элладе, Локрида становится частью Эллады, что соответству-
ет гипотезе о расположении Эллады на обширной террито-
рии – от южной Фессалии до Беотии.

Наконец, в связи с названными вопросами необ-
ходимо определиться и в том, какое отношение к 
порядку перечисления городов и народов Фтии име-
ет главный персонаж поэмы, гнев которого на пред-
водителя всех ахейцев Агамемнона определяет сюжет 
всей «Илиады».

В отношении последнего аспекта как в историо-
графии проблемы, так и в современных публика-
циях специалистов можно обнаружить различие 
мнений. Господствующим среди них является ут-
верждение, согласно которому в поэме рассказыва-
ется об Ахилле, возглавляющем народ, называемый 
«мирмидонами», «эллинами» и «ахейцами». Народ 
этот проживает во Фтии и Элладе (Hom. Il. IOI, 
683–684) [58, p. 55]. Иными словами, по мнению 
сторонников такой интерпретации, Ахилл – предво-
дитель воинов из Фтии и Эллады, а эллины – народ, 
который находится под его командованием. А раз 
так, то считается вполне естественным рассматри-
вать оба географических региона в качестве состав-
ных частей его царства [Ibid.]. С нашей точки зрения, 
в поисках ответа гораздо важнее обратить внимание 
на то, что в указанном перечислении мирмидоны 
находятся на первом месте, предшествуя эллинам и 
ахейцам. Причина такой последовательности, как 
отмечалось выше, связана с порядком построения 
войска ахейцев под Троей: профессиональные вои-
ны – аристократы (гетайры) – воины из одной патри-
архальной общины (фратрия = патрия!) – воины 
племенного ополчения. 

Ситуация проясняется и при знакомстве с инфор-
мацией, отложившейся в греческих мифах. Согласно 
использовавшей их античной традиции, мирмидоны 
() – древнейший, но второй (у Гомера 
первый) по очереди, социум (этнос?) в Фессалии. 
Согласно одной версии, это народ, получивший на-
звание по имени Мирмидона – сына Зевса, которого 
тот породил от нимфы Эвримедузы (Eustaph., Schol. 
Ad Hom., 113; 320; Hyg., II, 14, 5; Muller K.O. FHG. 
Bd. 1. S. 48). Согласно другому мифу, мирмидоны 
произошли от муравьев, которые по просьбе деда 
Ахилла Эака/Айака были превращены Зевсом в людей 
(Apollod., Myth. Bybl., I, 7, 3). Это произошло после 
того, как царь Эгины потерял весь свой первый народ 
во времена насланного Герой, супругой Зевса, мора. 
В «Илиаде» мирмидоны – это воины под командова-
нием Ахилла. Их предком называется Мирмидон – 
первый их царь и эпоним (Eustaph., Schol. Ad Hom. 
113; 320). 

Дополнительно к этому обращают на себя вни-
мание два других (не менее важных) обстоятельства: 
1) отложенность в преданиях о мирмидонах древней-
шего, восходящего ко временам Гондваны, предания 

«Называемые мирмидонами, и эллины, и ахейцы» (к исторической интерпретации фрагмента «Илиады»...



106 ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ИСТОРИЯ. ПОЛИТОЛОГИЯ. СОЦИОЛОГИЯ. 2025. № 4

о происхождении людей [70, p. 225–242]14; 2) при-
сутствие в имени матери Мирмидона корневой осно-
вы med, составившей основу этнонима фрако-индо-
иранского происхождения евразийского племени 
медов (мадов), над которыми властвовал ее земной 
супруг. У Эака было два сына – Пелей и Теламон, 
которых тот изгнал из своего царства. Теламон бежал 
в Фессалию, а Пелей следом за ним – во Фтию, куда 
вслед за ним последовал и его народ – мирмидоны. 
Наличие такого сказания не оставляет сомнений ни 
в том, почему Ахилл возглавляет мирмидонов, ни в 
том, что в общественном сознании древних греков 
отложилось представление об Ахилле и мирмидонах 
как о реальном и родственном грекам социуме (или 
народе)15. Во всяком случае складывается впечатление 
о мирмидонах как населении ахейской Фессалии, с 
историей которой был связан и отселившийся вместе 
с Ахиллом социум юношей-гетайров, составивших 
население упомянутых Гомером городов-полисов, а 
значит, и Фессалийской Эллады. 

Достаточно информативна и этимология названия 
мирмидонов. Оно происходит от греческого слова 
«муравей-человек» (, мн. ч, ). 
Нельзя не обратить внимание и на фессалийскую о 
них версию. По ней, мирмидоны вели свое проис-
хождение от героя по имени Мирмидон. Он относил-
ся к аристократии Фессалии, был другом-гетайром 
ее царя Эола и сам стал впоследствии царем, женив-
шись на его венценосной дочери. Впоследствии сын 
или внук Эола пригласил изгнанника Пелея поселить-
ся со своим окружением в Фессалии. Как нам пред-
ставляется значение данного факта в том, что в нем 
отображено сосуществование на территории Фесса-
лии носителей эолийского (ионийского) и дорийско-
го диалектов, что находит подтверждение в трудах 
лингвистов [33, c. 102; 65, p. 29–30]. 

Данная версия родословной Ахилла также не 
оставляет сомнений в земном происхождении про-
тотипа его эпического образа, поскольку связывает 
мирмидонов с Эолом и эолийцами, родство которых 
с ахейцами отмечено отдельными лингвистами, ото-
ждествляющими ономастиконы ахейцев, эолийцев и 
ионийцев [3, c. 14–17; 65, p. 29–30].

Из сообщений, отложившихся в мифах, приняв 
во внимание воздействие более поздних интерполя-
ций в царских генеалогиях, можно вывести важную 
информацию. Во-первых, следует принять к сведению 
данные о многократности заселения как Эгины, так 
и Фессалии. Во-вторых, обратить внимание на фра-
кийский «след» в имени Эвримедузы, матери Мир-

14 Данный мотив был весьма распространен и в мифологии 
древних греков, древних иранцев и ведийских ариев [71, 
c. 124–143; 72, c. 31–33].

15 В последнее время составлены списки доказательств 
историчности племени мирмидонов [73–75]. 

мидона. Данное наблюдение подтверждается Стра-
боном, прямо указывающим, что во главе фтиян по-
мимо Ахилла, Протесилая и Филоктета были и другие 
цари с фрако-иранскими именами. Страбон пишет: 
«Во главе Фтиян стояли Медонт, а также Подарк (сын 
Протесилая с именем, родственным первому имени 
царя Трои Приама – Подарк» (Strabo., VIII, 1, 3)16. 
В-третьих, обратить внимание на то, что Фессалия 
связывается с именем Эола. А это выступает марке-
ром эолийской природы мирмидонов, которые пере-
селились с Пелеем во Фтию, где смешались с древ-
ними дорийцами.

 В пользу реальности существования мирмидонов 
свидетельствуют и другие факты. 1. Наличие в таб-
личках Кносса и Пилоспа имени Ахилл (A-ki-re-u). 
2. Указание Гомера о пути из Трои во Фтию в 3 дня 
(Hom., Il., I, 55); 3. Менетий бежал от отца и шел 
через Элладу к Пелею; наконец, весьма познаватель-
ной становится и неразбериха относительно того, чем 
является Фтия – полисом или страной/землей, на 
которой живут мирмидоны, эллины и ахейцы. Ее 
также можно рассматривать в положительном аспек-
те в отношении защищаемой нами точки зрения: 
Ахилл – геллин, но царь кораблей и экипажей мир-
мидонских. Его полемарх и дружина состоят из ко-
ренных мирмидонов во главе с Патроклом (сыном 
Менетия) (Pind., Olymp., IX 75; Hyg., Myth., 97).

Генеалогия Ахилла, его родителей свидетель-
ствует о существовании мифографической истории, 
охватывавшей время после прихода эллинов в Фес-
салию (XIX–XVI вв. до н. э.) и включавшей через 
перипетии своих связей северную, среднюю (Аттика) 
и южную Грецию. Родословная Ахилла могла варьи-
роваться по самым разным причинам во времени, но 
сохраняла закодированную в ней историческую ре-
альность, проявлениями которой следует рассматри-
вать и родство царских домов Алоса (Галоса), Галопы 
(Алопы), Эллады и Трахина (Трэхина). К этому сле-
дует добавить свидетельства об опустошении Ахил-
лом окрестностей Трои до ссоры с Агамемноном, 
участие Патрокла в командовании 10 пентеконтерами 
(520 человек), в сражениях на Тевфранских полях 
(против войска Телефа)17. Сосуществование разных 
(порой противоречащих друг другу) версий, отложив-
шихся в мифах о Троянской войне, с учетом истори-
ческой действительности и ее литературного, худо-
жественного, эпического образа – важнейший пока-
затель переплетения волновой природы исторической 

16 Примечательно, что в гомеровской Трое царь Приам 
имел второе имя Подарк, а его прадед носил имя Лаомедонт, 
связывающее своего носителя с племенем медов.

17 Обращает на себя внимание сходство топонима с этно-
нимом кавказского племени тевкранов (тевкров-фракийцев 
Кавказа) и имени Телефа с именем хеттского царя Телепина 
(XVI в. до н. э.).

Н. П. Писаревский



107ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ИСТОРИЯ. ПОЛИТОЛОГИЯ. СОЦИОЛОГИЯ. 2025. № 4

информации и информации «Илиады», которая с 
учетом своeй природы (и в контексте квантовой фи-
зики и современной социальной психологии) позво-
ляет выделить в них рациональное информационное, 
имеющее непосредственное отношение к действи-
тельной исторической реальности основное зерно.

Итак, волновая природа социального познания и 
формирования оценочных представлений, согласно 
которой триада их разных уровней складывается 
практически одновременно, позволяет не только по-
нять, но и объяснить существующие в историографии 
проблемы мирмидонов Фессалийской Фтии и войска 
Ахилла, ее трактовки. Все они, вместе взятые и каж-
дая в отдельности, отображают один из контекстных 
аспектов истории общественного сознания Древней 
Греции конца II – первой половины I тыс. до н. э. 
В этом смысле по своему уровню вопрос об историч-
ности мирмидонов как социума (или этноса) вполне 
аналогичен вопросам относительно историчности, 
стоящим за наименованиями данайцев, ахейцев и 
аргивян, реальных народов. 

Во всяком случае, мифопоэтический, эпический, 
литературный и исторический аспекты, переплетен-
ные друг с другом в разных хронологических форма-
тах в «Илиаде» Гомера (или ее создателей) нашли 
свое фактическое отображение. 

ЛИТЕРАТУРА
1. Брагинская Н. В. Кто такие мирмидонцы? / 

Н. В. Брагинская // Cборник в честь семидесятипяти-
летия Е. М. Мелетинского / сост.: С. Ю. Неклюдов, 
Е. С. Новик. – М., 1993.

2. Гиндин А. Л. Прагреки в Трое (междисциплинар-
ный аспект) / А. Л. Гиндин, В. Л. Цымбурский // ВДИ. – 
1994. – № 4.

3. Гиндин Л. А. Троя и Пра-Аххиява / Л. А. Гиндин, 
В. Л. Цымбурский // ВДИ. – 1995. – № 3.

4. Гиндин Л. А. Гомер и история Восточного Среди-
земноморья / Л. А. Гиндин, В. Л. Цымбурский. – М., 
1998.

5. Молчанов А. А. Микенские истоки семейных тра-
диций у древних греков (генеалогический и сакральный 
аспекты) / А. А. Молчанов // Социальные структуры и 
социальная психология античного мира. – М., 1993.

6. Молчанов А. А. Вопросы источниковедения Ахей-
ской Греции (генеалогические источники) / А. А. Мол-
чанов // Методология и методика изучения античного 
мира. – М., 1994. 

7. Молчанов А. А. Генеалогические источники по 
истории Ахейской Греции (Родословная царей Сикиона 
и их потомков) / А. А. Молчанов // Проблемы истории, 
филологии, культуры. – 1997. – Вып. IV. – Ч. 1: История. 

8. Молчанов А. А. Социальные структуры и обще-
ственные отношения в Греции II тысячелетия до н. э. 
(проблемы источниковедения миноистики и микеноло-
гии) / А. А. Молчанов. – М., 2000.

9. Молчанов А. А. Персеиды, Темениды, Гераклиды : 
идея непрерывной династической легитимности в офи-
циальных родословных античных монархов / А. А. Мол-
чанов // Древнейшие государства Восточной Европы. – 
2002. – М., 2004.

10. Клейн Л. С. Анатомия «Илиады» / Л. С. Клейн. – 
СПб., 1998. 

11. Васильков Я. В. Индоевропейская поэтическая 
формула со значением «нерушимая/непреходящая сла-
ва» в «Махабхарате» / Я. В. Васильков // Зографовский 
сборник. – 2009. – Вып. 1.

12. Васильков Я. В. Индийские памятники героям в 
сравнительном освещении : (о материальном соответ-
ствии поэтической формуле «непреходящая слава») / 
Я. В. Васильков // Четвертые Торчиновские чтения. 
Философия, религия и культура стран Востока : мате-
риалы науч. конф. С.-Петербург, 7–10 февр. 2007 г. / сост. 
и отв. ред. С. В. Пахомов. – СПб., 2007. – URL: http://
www.torchinov.com/%D1%82%D0%B2%D0%B5%D1%
89%D0%B5%D0%BD%D0%B8%D0%B8/ (дата обраще-
ния: 20.11.2023).

13. Васильков Я. В. Индоевропейская поэтическая 
формула *ṷihxro-peku-+*pah2 в текстах индийской тра-
диции / Я. В. Васильков // Индоевропейское языкозна-
ние и классическая филология : материалы Тринадцатых 
чтений памяти И. М. Тронского «Индоевропейское 
языкознание и классическая филология – XIII». – СПб., 
2009. 

14. Васильков Я. В. Между собакой и волком : по 
следам института воинских братств в индийской тради-
ции / Я. В. Васильков // Азиатский бестиарий : образы 
животных в традициях Южной, Юго-Западной и Цен-
тральной Азии. – СПб., 2009. 

15. Васильков Я. В. Эпические герои и боги (в Ма-
хабхарате и не только) / Я. В. Васильков // Зографский 
сборник / отв. ред. Я. В. Васильков. – СПб., 2011. – 
Вып. 2.

16. Зайцев А. И. Праиндоевропейские истоки древ-
негреческого эпоса / А. И. Зайцев // Проблемы антич-
ного источниковедения : сборник научных трудов. – М. ; 
Л. : Институт истории СССР АН СССР, 1986.

17. Лазаренко В. Ахилл в Северном Причерноморье 
и его связь с киммерийцами, скифами и мирмидонцами / 
В. Лазаренко // Емiнак. – 2018. – № 2 (22).

18. Лазаренко В. Г. Особенности культа Ахилла в 
Крыму и на азиатском Боспоре / В. Г. Лазаренко // Бо-
спорские исследования. – 2019. – № 39. – URL: https://
cyberleninka.ru/article/n/osobennosti-kulta-ahilla-v-krymu-
i-na-aziatskom-bospore (дата обращения: 13.08.2024).

19. Лазаренко В. Г. Феномен Ахиллова Дрома / 
В. Г. Лазаренко // Боспорские исследования. – 2018. – 
№ 37. – URL: https://cyberleninka.ru/article/n/fenomen-
ahillova-droma (дата обращения: 13.08.2024).

20. Лазаренко В. Г. Ахилл Северного Причерно-
морья / В. Г. Лазаренко. – Ижевск, 2018.

21. Лазаренко В. Г. Почему древнейшее в Северном 
Причерноморье святилище Ахилла на Бейкуше не упо-

«Называемые мирмидонами, и эллины, и ахейцы» (к исторической интерпретации фрагмента «Илиады»...



108 ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ИСТОРИЯ. ПОЛИТОЛОГИЯ. СОЦИОЛОГИЯ. 2025. № 4

минается в античных источниках? / В. Г. Лазаренко // 
Боспорские исследования. – XXVIII. – Керчь, 2018.

22. Лазаренко В. Г. Особенности культа Ахилла в 
Крыму и на Азиатском Боспоре / В. Г. Лазаренко // Бо-
спорские исследования. – Вып. XXXIX. – Керчь, 2019. 

23. Лазаренко В. Г. Истоки и особенности культа 
Ахилла на Боспоре / В. Г. Лазаренко // Боспорские ис-
следования. – 2023. – XXXXVI. – URL: https://
cyberleninka.ru/article/n/istoki-i-osobennosti-kulta-ahilla-
na-bospore (дата обращения: 13.08.2024).

24. Wees H. van. Kings in Combat : battles and heroes 
in the Iliad / H. van Wees // The Classical Quarterly. New 
series. – 1988. – Vol. 38.

25. Wees H. van. Status warriors : war, violence, and 
society in Homer and history / H. van Wees. – Amsterdam, 
1992.

26. Wees H. van. The Homeric way of war : the «Iliad» 
and the hoplite phalanx (I) / H. van Wees // Greece and 
Rome. Second series. – 1994. – Vol. 41. – Iss. 1.

27. Грейвс Р. Мифы Древней Греции / Р. Грейвс. – М., 
1992.

28. Костров Е. Гомерова Илiада. Переведенная Ер-
милом Костровым. Во граде Святого Петра. 1787 / 
Е. Костров. – URL: https://archive.org/details/1545x-
gomer-b.g-gomerova-iliada-perevedennaia) (дата обраще-
ния: 23.07.2024).

29. Wees H. van .The Homeric way of war : The «Iliad» 
and the hoplite phalanx (II) / H. van Wees // Greece and 
Rome. Second series. – 1994. – Vol. 41. – Iss. 2.

30. Adkins A. W. H. Moral Values and Political Behav-
iour in Ancient Greece : From Homer to the end of the Fifth 
Century / A. W. H. Adkins. – Toronto, 1972.

31. Zanker G. Sophocles’ Ajax and the Heroic Values 
of the Iliad / G. Zanker // The Classical Quarterly. – 1992. – 
Vol. 42. – № 1.

32. Laufer R. M. Ἀντιάνειραι : Applying a Model of 
Homeric Warriorship to Female Warriors in Ancient Greek 
Literature / R. M. Laufer // Scripps Senior Theses. 1682. – 
Claremont, 2021.

33. Николаев А. Н. φIαϖoνε/ А. Н. Николаев Acta 
Linguistica Petropolitana. Труды института лингвистиче-
ских исследований : в 21 т. Т. 2, ч. 1 / отв. ред. Н. Н. Ка-
занский. – СПб., 2006.

34. Гомер. Илиада / Гомер ; пер. Н. И. Гнедича. – Л., 
1990.

35. Borgeaud Ph. The Cult of Pan / Ph. Borgeaud // 
Translated by Kathleen Atlass and James Redfi eld. – Chi-
cago, 1979.

36. Гомерова Илиада / пер. Е. И. Кострова и 
А. И. Любжина ; науч. ред. Д. О. Торшилов, Э. В. Янзи-
на. – М., 2019.

37. Гомер. Илиада / Гомер ; пер. А. А. Сальникова. – 
2011. – URL: https://www.litres.ru/book/gomer/iliada-
perevod-a-a-salnikova-33181585/?book_pair=33181585_ 
68703282

38. Raafl aub K. Homeric Warriors and Battles : trying 
to Resolve Old Problems / K. Raafl aub // Classical World. – 
2008. – Vol. 101. – Iss.4.

39. Sears M. Warrior Ants : Elite Troops in the Iliad / 
M. Sears // The Classical World. – 2010. – Vol. 103, №. 2. 

40. Zanker G. Sophocles’ Ajax and the Heroic Values 
of the Iliad / G. Zanker // The Classical Quarterly. – 1992. – 
Vol. 42. – Iss. 1. 

41. Halwell St. Aristophanes : Frogs and Other Plays : 
A Verse Translation, with Introduction and Notes / St. Hal-
well. – Oxford, 2015.

42. Fowler R. L. Hellenes / R. L. Fowler // The Homer 
Encyclopedia / еd. by M. Finkelberg. – Oxford, 2011.

43. Hall E. Inventing the Barbarian : Greek Self-Def-
nition through Tragedy / E. Hall. – Oxford : Oxford Univer-
sity Press, 1989.

44. Fоwler R. L. Greek Mythography / R. L. Fоwler // 
A Handbook to the Reception of Classical Mythology / еd. 
by Vanda Zajko and Helena Hoyle. – First Edition. – Oxford, 
2017.

45. Kirk G. S. The Iliad : A Commentary. Vol. 1: Books 
1–4 / G. S. Kirk. – Cambridge : Cambridge University Press, 
1985.

46. Pullen D. The Early Bronze Age in Greece / D. Pul-
len // The Cambridge Companion to the Bronze Age of 
Greece / еd. by C. Shelmerdin. – Cambridge, 2008.

47. Андреев Ю. В. Гомеровский полис / Ю. В. Ан-
дреев. – Л., 1976.

48. Андреев Ю. В. Поэтика мифа и проза истории / 
Ю. В. Андреев. – Л., 1990.

49. Kelly Adr. Homer and History. Iliad., 9. 381–384 / 
Adr. Kelly // Mnemosyne. – 2006. – Vol. 59. – Fasc. 3. – 
Vol. LIX, Fasc. 3.

50. Lévy E. Apparition des notions de Grece et de Gre-
ces / E. Lévy // ΕΛΛΗΝΙΣΜΟΣ. Quelques jalons por une 
histoire de l’identite grecque / еd. by S. Saïd. – Leiden, 1991.

51. Staff ord R. Halos / R. Staff ord // The Princeton 
Encyclopedia of Classical Sites / еd. by R. Stillwell, 
W. L. MacDonald, M. H. McAllister. – Princeton Universi-
ty Press, 1976.

52. Hansen M. G. Thessaly and Adjacent Regions. An 
inventory of archaic and classical poleis / M. G. Hansen, 
T. H. Nielsen. – New York : Oxford University Press, 2004. 

53. Grimal P. The Dictionary of Classical Mythology / 
P. Grimal. – Wiley-Blackwell, 1996.

54. Wilkes J. J. The Illyrians / J. J. Wilkes. – Oxford : 
Blackwell Publishing, 1995.

55. Hope-Simpson R. The Catalogue of the Ships in 
Homer’s Iliad / R. Hope-Simpson, J. Lazenby. – Oxford, 
1970.

56. Förlag M. Hellenes / M. Förlag, C. Porada // Greek 
Mythology Link. – URL: https://www.maicar.com/GML/
Hellenes.html (дата обращения: 24.12.2024).

57. Homer’s Iliad. – Oxford, 1970.
58. Yue M. Naming the Greeks in the Archaic Period : 

«Panhellenes», «Hellenes», «Hellas» and the Notion of 
Panhellenism / M. Yue // Journal of Ancient Civilisations. – 
2016. – Vol. 31.

59. Manning Sturt W. A Test of Time : The Volcano of 
Thera and the Chronology and History of the Aegean and 

Н. П. Писаревский



109ВЕСТНИК ВГУ. СЕРИЯ: ИСТОРИЯ. ПОЛИТОЛОГИЯ. СОЦИОЛОГИЯ. 2025. № 4

East Mediterranean in the Mid Second Millennium BC / 
Sturt W. Manning. – Oxford : Oxbow, 1999.

60. Freewalt J. The Theran disruption : the Minoan 
eruption of Thera and its possible impact on civilizations 
4358488 World History Seminar – HIST510 A001 Spr 13 / 
J. Freewalt // American Military University. – July 21. – 
2013. – URL: htps://freewalt.com/freewaltfamily/jason_eri-
ka/documents/TermPaper-JasonFreewalt-4358488-HIST51
0A001Spr13-Theran Eruption-FULL20PAGES.pdf (дата 
обращения: 31.05.2025).

61. Hood M. S. F. Archaeology in Greece / M. S. F. Hood //
Archaeological Reports. – 1960. – Vol. 7.

62. The Routledge handbook of Greek mythology : 
partially based on H. J. Rose's A Handbook of Greek My-
thology / еd. by Hard, Robin; Rose, Herbert J. – London ; 
New York, 2020.

63. Fowler R. L. Genealogical thinking, Hesiod’s “Cat-
alogue”, and the creation of the Hellenes / R. L. Fowler // 
Proceedings of the Cambridge Philological Society. – 
1998. – № 4.

64. Wathelet P. L’origine du nom des Hellè nes et son 
développement dans la tradition homérique / P. Wathelet // 
Études Classiques. – 1975. – Vol. 43.

65. Miller D. G. Ancient Greek Dialects and Early 
Authors. Introduction to the Dialect Mixture in Homer, with 
Notes on Lyric and Herodotus / D. G. Miller. – Boston ; 
Berlin, 2014.

66. Raychaudhuri H. C. Political History of Ancient 
India / H. C. Raychaudhuri. – Calcutta, 1972.

67. Panwar (Pauria) N. S. The Jats : Their Origin, An-
tiquity and Migrations / N. S. Panwar (Pauria). – Rohtak, 
1993.

68. Malik V. Origins of the Jats / V. Malik // Internation-
al J. Advances in Social Sciences. – 2017. – Vol. 5. – Iss. 4.

69. West M. L. Hesiod : Works and Days. With Prole-
gomena and Commentary / M. L. West. – Oxford : Oxford 
University Press, 1978.

70. Witzel M. E. J. Pan-Gaean Flood myths : Gondwana 
myths – and beyond / M. E. J. Witzel // New Perspectives 
on Myth : Proceedings of the Second Annual Conference of 
the International Association for Comparative Mythology, 
Ravenstein (the Netherlands), 19–21 Agust, 2008 / ed. Wim 
M. J. van Binsbergen & Eric Venbrux Р. Haarlem. – Raven-
stein, 2010.

71. Топоров В. Н. Индра-муравей. Сравнительный 
комментарий к одному мотиву древнеиндийской мифо-
логии / В. Н. Топоров // Топоров В. Н. Исследования по 
этимологии и семантике. Т. 3. Индийские и иранские 
языки. – М., 2010. 

72. Дарчиев А. В. Батраз-муравей (об одном мотиве 
нартовского эпоса) / А. В. Дарчиев // Известия СОИГСИ. – 
2011. – № 7 (46).

73. Brianas J. Resurection of Ahilles Homeland and 
capital city Phtia. What Historical Research Reveals / J. Bri-
anas. – URL: https://www.academia.edu/10055645/RES-
URRECTION_OF_ACHILLES_HOMELAND_AND_
CAPITAL_CITY_PHTHIA_What_Historical_Research_
Reveals (дата обращения: 28.07.2025).

74. Spanos V. The hidden myth of a forgotten kingdom : 
the potential of ancient Phthia as a cultural heritage centre / 
V. Spanos // Conference : 2nd International Conference on 
Changing Cities : Spatial, Design, Landscape & Socio-eco-
nomic dimensions. – Porto Heli, Greece, 2015. – June 22–26.

75. Spanos V. Ancient Phthia & modern Pharsalus : 
Lives parallel or opposite? / V. Spanos // Journal of Ancient 
History and Archeology. – 2025. – Vol. 12. – Iss. 1.

«Называемые мирмидонами, и эллины, и ахейцы» (к исторической интерпретации фрагмента «Илиады»...

 Воронежский государственный университет
Писаревский Н. П., доктор исторических наук, до-

цент кафедры археологии и истории древнего мира
E-mail: Pisarevskiy1@rambler.ru

Voronezh State University
Pisarevsky N. P., Doctor of Historical Sciences, Associ-

ate Professor of the Department of Archaeology and Histo-
ry of the Ancient World

E-mail: Pisarevskiy1@rambler.ru




